
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Sejak tersebar dan berkembangnya agama Islam di nusantara tidak 

lepas dari pertumbuhan interpretasi pada Al-Qur’an. Interpretasi Al-Qur’an di 

nusantara juga merupakan usaha untuk menerangkan kandungan isi pada Al-

Qur’an menggunakan tuturan yang ada di Nusantara.1 Di antara tutur bahasa 

yang ada yaitu dalam tuturan nasional (bahasa Indonesia) ataupun dalam 

bahasa daerah seperti Jawa, Sunda dan Melayu yang disampaikan secara oral 

dan tertulis dalam kitab serta manuskrip.2 

Pertumbuhan interpretasi al-Qur’an di Indonesia jelas berlainan dengan 

asalnya, yaitu timur tengah. Perbedaan tersebut dilatarbelakangi oleh kondisi 

kebudayaan. Oleh karenanya, proses penafsiran harus diawali dengan 

mengtranslasikan ke bahasa-bahasa yang ada di Indonesia kemudian dijelaskan 

secara rinci dan sistematis.3 Periodesasi dalam penafsiran Al-Qur’an di 

Indonesia terdiri dalam beberapa fase yaitu fase klasik, fase pertengahan, fase 

 
1 Kurdi Fada, “Genealogi Dan Transformasi Ideologi Tafsir Pesantren,” Jurnal Bimas 

Islam 11, no. no.1 (2018): 73–104. 
2 Muhammad Abdullah, Mudjahirin Thohir, and Rukiyah, “ The Arom of Islamization of 

Java in The Literature of Pesantren: Study of The Rahman Faithur Book by K.H. Sholeh Darat ,” 

E3S Web of Conferences 317 (2021): 03008. 
3 Anggi Wahyu Ari, “Sejarah Tafsir Nusantara,” Jurnal Studi Agama 3, no. 2 (2020): 117–

127. 



2 
 

 
 

pra modern, dan fase modern sampai sekarang. Pada setiap periode memiliki 

kekhasan masing-masing sehinga perbedaannya sangat mencolok dengan 

interpretasi Al-Qur’an di timur tengah.4 

Dari lingkup sumber hukum pertama umat Islam, Al-Quran mendorong 

manusia untuk menyelesaikan problem-problemnya dengan menetapkan 

kepada Al-Qur’an sehingga otoritas Al-Qur’an tidak terkalahkan 

kebenarannya. Umat islam cukup butuh melaksanakan usaha 

penginterpretasian dan menumbuhkan pemahaman ayat-ayat Al-Qur’an baik 

mengenai hukum syariat atau pengetahuan mengenai kehidupan. Teks Al-

Qur’an yang terbatas berkebalikan dengan perkembangan fikrah manusia yang 

semakin progresif pada setiap zamannya sehingga muncul produk tafsir dari 

masa klasik hingga kontemporer. 

Keragaman tersebut memiliki kecenderungan dan semangat yang 

berbeda pada setiap zamannya. Abdul Mustaqim seperti yang dikutip Ahmad 

Zaiyadi mengatakan bahwa kedua aspek tersebut yang distilahkan oleh Ignaz 

Goldziher sebagai The Spirit of Idea atas formalisme ideologi, kesetujuan atas 

hal mistis, sampai rasionalisme teologi dan modern.5 Sejalan dengan di 

Indonesia interpretasi Al-Qur’an cenderung atas kondisi realitas sosial 

masyarakat pada awal penyebaran agama Islam sehingga penafsiran Al-Qur’an 

ditujukan untuk masyarakat yang tradisionalis, feodal, dan penganut animisme 

 
4 Ahmad Zaiyadi, “Lokalitas Tafsir Nusantara: Dinamika Studi Al-Qur’an Di Indonesia,” 

Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadist 1, no. 1 (2018): 1–26. 
5 Zaiyadi, “Lokalitas Tafsir Nusantara: Dinamika Studi Al-Qur’an Di Indonesia.” 



3 
 

 
 

dinamisme. Oleh alasan itu, interpretasi Al-Qur’an di Indonesia memiliki 

kekhasan pada pembahasannya.6 

Dalam kurun waktu sembilan abad  terakhir, fase klasik merupakan 

cikal bakal perkembangan tafsir pada fase selanjutnya. Pada fase ini bisa 

dikatakan bahwa belum menampilkan sebuah wujud tertentu yang bertumpu 

atas metode tafsir Al-Qur’an tertentu dan dapat diistilahkan juga penafsiran 

pada fase ini sebagai sebuah embrio atas tumbuh kembangnya interpretasi Al-

Qur’an di Indonesia juga pada periode ini dapat diartikan sebagai penafsiran 

Al-Qur’an integral yaitu mengintegritaskan penafsiran Al-Qur’an dengan 

bidang lain yaitu fikih, teologi, dan tasawuf.  

Periode selanjutnya, yaitu pertengahan terjadi perkembangan yang 

lebih cepat dan dapat dipertanggung jawabkan secara ilmiah karena 

mempunyai referensi dan buku pegangan yang didapat dari ahli tafsir yang 

representatif sekaligus profesional seperti dalam tafsir jalalain yang dibacakan 

kepada para murid dan diterjemahkan sesuai bahasa murid (Jawa, Sunda, 

Melayu). Pada masa ini metode tafsir yang populer adalah ar-ra’yu bisa jadi 

pada periode ini metode tafsir al-ma’tsur belum masuk pada rentang waktu ini. 

Pada periode pramodern bermunculan berbagai karya tafsir tetapi masih dalam 

kecenderungan pembahasan hal mistik dan tasawuf seperti karya kitab Syar As-

 
6 Muhammad Hasdin Has, “Kontribusi Tafsir Nusantara Untuk Dunia (Analisis Metodologi Tafsir 

Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab),” Al-Munzir 9, no. 1 (2016): 69–79. 



4 
 

 
 

Shalihin karya Abdus Shomad Al-palimbani yang mengambil bermacam-

macam ayat Al-Qur’an sebagai landasan atas argumentasi tasawuf mereka.7 

Seperti yang diketahui, Al-Qur’an dirisalahkan dan menjadi wahyu 

yang diturunkan Allah kepada Rasul-nya dan disampaikan kepada keseluruhan 

umat manusia. Maka sangat jelas pandangan teologi umat Islam bahwa Al-

Qur’an Salih li kulli Zaman Wa Makan. Terlepas dari berbagai pendapat 

mengenai kebenaran dan keorisinilan Al-Qur’an mengenai posisi kesejarahan 

dalam pewahyuan dan pembukuannya. Al-Qur’an sebagaimana diketahui 

adalah mukjizat terbesar bagi Nabi Muhammad.8 Interpretasi Al-Qur’an 

memang tidak terlepas dari macam-macam pendekatan dan berbagai diskursus 

yang dikemukakan oleh mufassir. Ketika Al-Qur’an ditafsirkan dengan 

menggunakan pendekatan filsafat maka akan memberikan tafsir berupa corak 

falsafi. Demikian pula ketika tafsir menggunakan pendekatan-pendekatan 

lainnya untuk berupaya memahami isi kandungan Al-Qur’an.9 

Penafsiran Al-Qur’an yang dalam periodesasinya terus berkembang 

secara dinamis pada pembahasannya dan tentu akan melahirkan berbagai 

diskursus. Pembahasan serta pendekatan dalam tafsir Al-Qur’an-pun terdiri 

dari berbagai macam metode mulai dari metode, pendekatan, dan corak seperti 

kebahasaan, sastra dalam Al-Qur’an, serta perangkat-perangkat dalam 

menafsirkan Al-Qur’an semisal  asbabun nuzul, munasabah ayat dan masih 

 
7 Ari, “Sejarah Tafsir Nusantara.” 
8 Tatan Setiawan and Romdoni Muhammad Panji, “Analisis Manhaj Khusus Dalam 

Tafsir Mafâtih Al-Ghaib Karya Al-Razi” 2, no. 1 (2021): 49–60. 
9 Ajahari, Ulumul Qur’an (Ilmu-Ilmu Alqur’an) (Yogyakarta: Aswaja Pressindo, 2018). 



5 
 

 
 

banyak perangkat dalam menafsirkan Al-Qur’an lainnya. Dari berbagai 

pembahasan tadi yang paling banyak menimbulkan perbedaan dan polemik 

adalah diskursus nasīkh dan mansūkh. Pembahasan ini masih menjadi sebuah 

problem tersendiri. Ada satu kelompok yang secara terang-terangan menolak 

konsep ini dan sebagian menerima.10  

Terma nasīkh dan mansūkh kebanyakan dipahami secara normatif-

doktrinal dalam berbagai literatur tafsir klasik. Akan tetapi, konstruksi 

pemahaman dalam konsep nasīkh dan masukh dibangun dan dipengaruhi oleh 

konteks sejarah, sosial, dan politik umat islam pada masa awal pembentukan 

hukum Islam. Dengan melihat konteks tersebut tentu sangat perlu melihat dan 

membuka kembali ruang pembacaan terhadap konsep nasīkh dan mansūkh 

melalui pendekatan yang lebih kearah reflektif dan historis.11  

Beberapa pendekatan yang menawarkan perspektif semacam itu adalah 

hermeunetika filosofis Hans Georg-Gadamer, khususnya dalam salah satu 

pisau analisisnya yaitu konsep pra-pemahaman (Vorverständnis). Gadamer 

menolak pemahaman bahwa interpretasi adalah proses yang bersifat objektif 

yang terbebas dari berbagai macam latar belakang subjek. Dalam memahami 

interpretasi, sebaliknya Gadamer menegaskan bahwa pemahaman akan selalu 

 
10 Muhammad Rafi, “Konsep Nasīkh Wa Mansūkh Menurut Syah Wali Allah Al-Dahlawi 

Dan Implementasinya,” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr 9, no. 2 (2020): 112–129. 
11 Lujeng Luthfiyah and Moh Sahlul Khuluq, “Kontroversi Konsep Nasīkh-Mansūkh 

Dalam Tafsir Al-Qur’an: Antara Pro Dan Kontra,” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir 7, 

no. 2 (2024): 389–401. 



6 
 

 
 

beriringan  pada horizon sejarah dan kebudayaan penafsir serta makna dalam 

teks terbentuk pada dialog antara horizon penafsir dan teks yang ditafsirkan.12 

Jika melihat dalam konteks Nusantara, terdapat berbagai macam karya 

tafsir tradisional yang belum banyak dilakukan pembacaan ulang dengan 

analisa dan pendekatan filosofis-hermeunetik, salah satunya yaitu tafsir Faidh 

al-Rahmān. Melihat pandangan dan arah atas respon tafsir Al-Qur’an dengan 

menggunakan kekhasan nusantara, Sholeh Darat turut mengambil bagian 

dalam pertumbuhan interpretasi Al-Qur’an di Nusantara. Kekhasan ini terletak 

pada munculnya analisis atas ayat-ayat Al-Qur’an dengan corak isyari yang 

kental nuansa sufistik dan tafsir isyari-nya. Kekhasan penafsirannya tampak 

ketika  Sholeh Darat menyebutkan ayatnya lalu menerjemahkan arti tersurat 

dalam ayat tersebut, kemudian memberikan dalil dari hadist dan ayat Al-

Qur’an lainnya sampai makna tersurat ayat tersebut tuntas dan sampai kepada 

pembaca, lalu memaparkan makna yang tersirat dalam ayat tersebut. Sholeh 

Darat menafsirkan sebagian besar ayat Al-Qur’an dengan corak fikih dan 

tasawuf tetapi, Sholeh Darat memberikan makna Isyari disetiap ayat setelah 

menerjemahkan langsung ayat yang akan ditafsirkan terlihat dalam mukadimah 

tafsir Faidh al-Rahmān; 

“Lan ora wènang tafsiré Qur’an kelawan tafsir isyarī utawa asråré, yèn durung 

wèruh kelawan tafsir asli ḍåhiré kayå tafsir adhaminé Jalålain. Qålå Ṣallallāhu 

‘alaihi wa sallam: man fassara al-Qur’åna bira’yihi falyatabawwa’ maq‘adahū 

minan nār. Sapa wongé maknanī ing Qur’an kelawan nuruti karépe dhéwé lan 

karépe hawå nafsuné, hiyå ora kelawan taqīf saking Kanjeng Nabi utåwå ora 

 
12 Kaelan M.S, Filsafat Bahasa Masalah Dan Perkembangannya (Yogyakarta: 

Paradigma, 1998). 



7 
 

 
 

kelawan ijtihådé ulåmå ‘årifīn, mongkå bêcik lungguhé saking nêråkå 

Jahannam.”13 

( Tidak sah penafisran Al-Quran dengan menggunakan tafsir isyari 

atau makna asror, tanpa mengetahui makna sebenarnya dalam tafsir 

jalalain. Rasulullah bersabda siapa saja yang menafsirkan Al-Qur’an 

dengan hawa nafsunya sendiri, tanpa petunjuk dari Rasulullah atau ijtihad 

ulama arif maka tempat yang pantas bagi mereka adalah neraka jahanam). 

 

Atas sudut pandang yang dipunyai Sholeh Darat yang sangat khas, tentu 

diperlukan usaha pengkajian komprehensif dan konstruksi nalar yang kritis 

terhadap interpretasi Al-Qur’an khususnya dalam diskursus nasīkh dan 

mansūkh. Dengan maksud tersebut, penelitian ini ditujukan untuk menelaah 

ayat-ayat nasīkh dan mansūkh dalam diskursus penafsiran serta sudut pandang 

mufassir Nusantara dalam hal ini adalah Sholeh Darat pada penafsiran ayat-

ayat nasīkh dan mansūkh dengan menggunakan pisau analisis hermeunetika 

pra-pemahaman Gadamer guna untuk membaca ulang bagaimana dianmika 

serta proses pemaknaan dan penafsirannya. 

 
13 Abu Ibrahim Muhammad bin Umar as-Samarani Sholeh, Tafsir Faidh Ar-Rahman Fi 

Tarjamah Tafsir Kalam Malik Ad-Dayyan, Juz 1. (Singapura: Percetakan Haji Muhammad Amin, 

1893), hlm. 3. 



8 
 

 
 

B. Rumusan Masalah 

Sejalan dengan latar belakang tersebut, penulisan penelitian ini membatasi 

dan fokus pada: 

1. Bagaimana konsep pra-pemahaman hermeunetika Gadamer pada 

analisa penanafsiran ayat-ayat nasīkh dan mansūkh dalam penafsiran 

Sholeh darat dalam tafsir Faidh al-Rahmān ? 

2. Seperti apa implikasi konsep pra-pemahaman Hermeunetika Gadamer 

pada pemaknaan serta pengambilan hukum pada ayat-ayat nasīkh dan 

mansūkh dalam  tafsir Faidh al-Rahmān ?  

C. Tujuan Penelitian 

Berkaitan dengan rumusan masalah tersebut, penilitan ini bertujuan  kepada: 

1. Untuk mengidentifikasi konsep pra-pemahaman hermeunetika 

Gadamer pada analisa penanafsiran ayat-ayat nasīkh dan mansūkh 

dalam penafsiran Sholeh darat pada tafsir Faidh al-Rahmān 

2. Untuk menganalisa implikasi konsep pra-pemahaman Hermeunetika 

Gadamer pada pemaknaan serta pengambilan hukum pada ayat-ayat 

nasīkh dan mansūkh dalam  tafsir Faidh al-Rahmān  

 



9 
 

 
 

D. Manfaat  Penelitian 

1. Manfaat Teoritis 

a. penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam 

memperdalam pemahaman terkait diskursus hermeneutika Gadamer 

serta pemahaman dalam penafsiran ayat-ayat nasīkh dan mansūkh 

b. diharapkan memberikan perspektif baru atas kekhasan ayat-ayat 

nasīkh dan mansūkh oleh ulama Nusantara yang dalam penelitian ini 

adalah tafsir Faidh al-Rahmān karya Sholeh Darat 

c. Diharapkan dapat dijadikan referensi dalam pengembangan dan 

penelitian dikemudian hari 

d. Diharapkan dapat menambah khazahanah diskursus keilmuan dan 

kajian tafsir Al-Qur’an 

2. Manfaat Praktis 

a. sebagai sumber kajian tambahan dalam diskursus nasīkh dan 

mansūkh dalam khazanah ulumul qur’an 

b. terbentuknya analisis yang komprehensif terkait kekhasan 

penafsiran Sholeh Darat terhadap ragam ayat-ayat nasīkh dan 

mansūkh sehingga menambah pemahaman terkait ragam dan 

kekhasan penafsiran Al-Qur’an di Nusantara. 

 



10 
 

 
 

E. Penegasan Istilah 

Dengan tujuan menghindari ambiguitas dalam pemaknaan serta 

memberikan kejelasan secara konseptual terhadap judul penelitian ini, 

beberapa istilah kunci perlu ditegaskan sebagai berikut: 

1. Hermeneutika Pra-Pemahaman Gadamer 

Dalam hal ini yang dimaksud dengan “hermeneutika pra-

pemahaman Gadamer” pada penelitian ini adalah sebuah 

pendekatan berbasis interpretatif yang dikembangkan oleh Hans 

Georg Gadamer yang memberikan penekanan bahwa setiap proses 

pemahaman pada sebuah teks selalu terpengaruh oleh pra-

pemhaman (Vorverständnis) yang dipunyai oleh subjek penafsir. 

Pra-pemahaman dalam hal ini bersifat historis dan kontekstual, serta 

menjadi sebuah prasyarat bagi berjalannya sebuah dialog 

hermeneutik antara penafsir dan teks yang ditafsir. Oleh karena itu, 

pemahaman dalam sebuah teks jelas bukan reproduksi makna 

objektif dalam lingkup teks, akan tetapi hasil dari penggabungan 

(fusi) antara horizon pembaca dan horizon makna objektif dalam 

seputaran teks. 

 

 

 

 

 



11 
 

 
 

2. Nasīkh dan Mansūkh 

Pengertian nasīkh dan mansūkh merujuk pada terma dan 

konsep dalam kajian ulum al-Qur’an yang mengistilahkan bahwa 

sebagian ayat Al-Qur’an dalam hal substansi hukum atau 

ketetapannya digantikan oleh ayat lain yang datang dikemudian 

waktu. Dalam penelitian ini, istilah tersebut dipakai untuk 

mengidentifikasi ayat-ayat yang dalam tradisi tafsir daianggap 

punya relasi nasīkh-mansūkh, yang selanjutnya dianalisis dalam 

kerangka hermeunetik Gadamerian. 

 

3. Tafsir Faidh al-Rahmān 

Tafsir Faidh al-Rahmān merupakan karya tafsir berbahasa 

Jawa menggunakan aksara pegon yang ditulis oleh seorang ulama 

yang masyur di abad ke-19 masehi yaitu Sholeh Darat Semarang. 

Tafsir ini dipilih sebagai objek kajian karena sarat 

merepresentasikan corak tafsir yang tradisional dan bersifat lokal, 

serta pada konteks tertentu termuat sebuah interpretasi terhadap 

ayat-ayat yang terklasifikasi sebagai ayat nasīkh dan mansūkh. 

Karya tafsir ini menyediakan sebuah ruang pembahasan yang 

reflektif untuk meneliti lebih jauh bagaimana pra-pemahaman 

budaya dan historis penafsir berperan dalam sebuah konstruksi 

pemaknaan teks. 

 



12 
 

 
 

4. Analisa  

Pada konteks penelitian ini, istilah “analisa” dimaknai sebagai proses 

pengkajian kritis dan sistematis tehadap pemaknaan ayat-ayat yang 

dikualifikasikan sebagai ayat naikh dan mansūkh dalam tafsir Faidh al-

Rahmān dengan menggunakan hermeunetik Gadamerian sebagai 

pendekatan analisanya. Tujuan dari analisa tersebut untuk 

mengidentifikasi pengaruh-pengaruh pra-pemahaman historis dan 

kultural terhadap interpretasi teks yang dalam hal ini adalah ayat-ayat 

nasīkh dan mansūkh yang dilakukan oleh Sholeh Darat serta untuk 

melihat lebih jauh dan mengevaluasi kemungkinan-kemungkinan 

pembacaan alternatif melalui perspektif filosofis-kritis. 

 

 

 

 

 


