A.

BAB I

PENDAHULUAN

Latar Belakang Masalah

Sejak tersebar dan berkembangnya agama Islam di nusantara tidak
lepas dari pertumbuhan interpretasi pada Al-Qur’an. Interpretasi Al-Qur’an di
nusantara juga merupakan usaha untuk menerangkan kandungan isi pada Al-
Qur’an menggunakan tuturan yang ada di Nusantara.! Di antara tutur bahasa
yang ada yaitu dalam tuturan nasional (bahasa Indonesia) ataupun dalam
bahasa daerah seperti Jawa, Sunda dan Melayu yang disampaikan secara oral

dan tertulis dalam kitab serta manuskrip.’

Pertumbuhan interpretasi al-Qur’an di Indonesia jelas berlainan dengan
asalnya, yaitu timur tengah. Perbedaan tersebut dilatarbelakangi oleh kondisi
kebudayaan. Oleh karenanya, proses penafsiran harus diawali dengan
mengtranslasikan ke bahasa-bahasa yang ada di Indonesia kemudian dijelaskan
secara rinci dan sistematis.® Periodesasi dalam penafsiran Al-Qur’an di

Indonesia terdiri dalam beberapa fase yaitu fase klasik, fase pertengahan, fase

! Kurdi Fada, “Genealogi Dan Transformasi Ideologi Tafsir Pesantren,” Jurnal Bimas

Islam 11, no. no.1 (2018): 73—104.

2 Muhammad Abdullah, Mudjahirin Thohir, and Rukiyah, ¢ The Arom of Islamization of

Java in The Literature of Pesantren: Study of The Rahman Faithur Book by K.H. Sholeh Darat ,”
E3S Web of Conferences 317 (2021): 03008.

127.

3 Anggi Wahyu Ari, “Sejarah Tafsir Nusantara,” Jurnal Studi Agama 3, no. 2 (2020): 117—



pra modern, dan fase modern sampai sekarang. Pada setiap periode memiliki
kekhasan masing-masing sehinga perbedaannya sangat mencolok dengan

interpretasi Al-Qur’an di timur tengah.*

Dari lingkup sumber hukum pertama umat Islam, Al-Quran mendorong
manusia untuk menyelesaikan problem-problemnya dengan menetapkan
kepada Al-Qur’an sehingga otoritas Al-Qur’an tidak terkalahkan
kebenarannya. = Umat islam cukup butuh  melaksanakan usaha
penginterpretasian dan menumbuhkan pemahaman ayat-ayat Al-Qur’an baik
mengenai hukum syariat atau pengetahuan mengenai kehidupan. Teks Al-
Qur’an yang terbatas berkebalikan dengan perkembangan fikrah manusia yang
semakin progresif pada setiap zamannya sehingga muncul produk tafsir dari

masa klasik hingga kontemporer.

Keragaman tersebut memiliki kecenderungan dan semangat yang
berbeda pada setiap zamannya. Abdul Mustaqim seperti yang dikutip Ahmad
Zaiyadi mengatakan bahwa kedua aspek tersebut yang distilahkan oleh Ignaz
Goldziher sebagai The Spirit of Idea atas formalisme ideologi, kesetujuan atas
hal mistis, sampai rasionalisme teologi dan modern.’ Sejalan dengan di
Indonesia interpretasi Al-Qur’an cenderung atas kondisi realitas sosial
masyarakat pada awal penyebaran agama Islam sehingga penafsiran Al-Qur’an

ditujukan untuk masyarakat yang tradisionalis, feodal, dan penganut animisme

4 Ahmad Zaiyadi, “Lokalitas Tafsir Nusantara: Dinamika Studi Al-Qur’an Di Indonesia,”
Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadist 1, no. 1 (2018): 1-26.
5 Zaiyadi, “Lokalitas Tafsir Nusantara: Dinamika Studi Al-Qur’an Di Indonesia.”



dinamisme. Oleh alasan itu, interpretasi Al-Qur’an di Indonesia memiliki

kekhasan pada pembahasannya.’

Dalam kurun waktu sembilan abad terakhir, fase klasik merupakan
cikal bakal perkembangan tafsir pada fase selanjutnya. Pada fase ini bisa
dikatakan bahwa belum menampilkan sebuah wujud tertentu yang bertumpu
atas metode tafsir Al-Qur’an tertentu dan dapat diistilahkan juga penafsiran
pada fase ini sebagai sebuah embrio atas tumbuh kembangnya interpretasi Al-
Qur’an di Indonesia juga pada periode ini dapat diartikan sebagai penafsiran
Al-Qur’an integral yaitu mengintegritaskan penafsiran Al-Qur’an dengan

bidang lain yaitu fikih, teologi, dan tasawuf.

Periode selanjutnya, yaitu pertengahan terjadi perkembangan yang
lebih cepat dan dapat dipertanggung jawabkan secara ilmiah karena
mempunyai referensi dan buku pegangan yang didapat dari ahli tafsir yang
representatif sekaligus profesional seperti dalam tafsir jalalain yang dibacakan
kepada para murid dan diterjemahkan sesuai bahasa murid (Jawa, Sunda,
Melayu). Pada masa ini metode tafsir yang populer adalah ar-ra’yu bisa jadi
pada periode ini metode tafsir al-ma tsur belum masuk pada rentang waktu ini.
Pada periode pramodern bermunculan berbagai karya tafsir tetapi masih dalam

kecenderungan pembahasan hal mistik dan tasawuf seperti karya kitab Syar As-

¢ Muhammad Hasdin Has, “Kontribusi Tafsir Nusantara Untuk Dunia (Analisis Metodologi Tafsir
Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab),” AI-Munzir 9, no. 1 (2016): 69—79.



Shalihin karya Abdus Shomad Al-palimbani yang mengambil bermacam-

macam ayat Al-Qur’an sebagai landasan atas argumentasi tasawuf mereka.’

Seperti yang diketahui, Al-Qur’an dirisalahkan dan menjadi wahyu
yang diturunkan Allah kepada Rasul-nya dan disampaikan kepada keseluruhan
umat manusia. Maka sangat jelas pandangan teologi umat Islam bahwa Al-
Qur’an Salih li kulli Zaman Wa Makan. Terlepas dari berbagai pendapat
mengenai kebenaran dan keorisinilan Al-Qur’an mengenai posisi kesejarahan
dalam pewahyuan dan pembukuannya. Al-Qur’an sebagaimana diketahui
adalah mukjizat terbesar bagi Nabi Muhammad.® Interpretasi Al-Qur’an
memang tidak terlepas dari macam-macam pendekatan dan berbagai diskursus
yang dikemukakan oleh mufassir. Ketika Al-Qur’an ditafsirkan dengan
menggunakan pendekatan filsafat maka akan memberikan tafsir berupa corak
falsafi. Demikian pula ketika tafsir menggunakan pendekatan-pendekatan

lainnya untuk berupaya memahami isi kandungan Al-Qur’an.’

Penafsiran Al-Qur’an yang dalam periodesasinya terus berkembang
secara dinamis pada pembahasannya dan tentu akan melahirkan berbagai
diskursus. Pembahasan serta pendekatan dalam tafsir Al-Qur’an-pun terdiri
dari berbagai macam metode mulai dari metode, pendekatan, dan corak seperti
kebahasaan, sastra dalam Al-Qur’an, serta perangkat-perangkat dalam

menafsirkan Al-Qur’an semisal asbabun nuzul, munasabah ayat dan masih

7 Ari, “Sejarah Tafsir Nusantara.”

8 Tatan Setiawan and Romdoni Muhammad Panji, “Analisis Manhaj Khusus Dalam
Tafsir Mafatih Al-Ghaib Karya Al-Razi” 2, no. 1 (2021): 49-60.

® Ajahari, Ulumul Qur’an (Ilmu-Ilmu Alqur’an) (Yogyakarta: Aswaja Pressindo, 2018).



banyak perangkat dalam menafsirkan Al-Qur’an lainnya. Dari berbagai
pembahasan tadi yang paling banyak menimbulkan perbedaan dan polemik
adalah diskursus nasikh dan mansiikh. Pembahasan ini masih menjadi sebuah
problem tersendiri. Ada satu kelompok yang secara terang-terangan menolak

konsep ini dan sebagian menerima. '

Terma nasikh dan mansikh kebanyakan dipahami secara normatif-
doktrinal dalam berbagai literatur tafsir klasik. Akan tetapi, konstruksi
pemahaman dalam konsep nasikh dan masukh dibangun dan dipengaruhi oleh
konteks sejarah, sosial, dan politik umat islam pada masa awal pembentukan
hukum Islam. Dengan melihat konteks tersebut tentu sangat perlu melihat dan
membuka kembali ruang pembacaan terhadap konsep nasikh dan mansiikh

melalui pendekatan yang lebih kearah reflektif dan historis.!!

Beberapa pendekatan yang menawarkan perspektif semacam itu adalah
hermeunetika filosofis Hans Georg-Gadamer, khususnya dalam salah satu
pisau analisisnya yaitu konsep pra-pemahaman (Vorverstindnis). Gadamer
menolak pemahaman bahwa interpretasi adalah proses yang bersifat objektif
yang terbebas dari berbagai macam latar belakang subjek. Dalam memahami

interpretasi, sebaliknya Gadamer menegaskan bahwa pemahaman akan selalu

19 Muhammad Rafi, “Konsep Nasikh Wa Mansitkh Menurut Syah Wali Allah Al-Dahlawi
Dan Implementasinya,” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr 9, no. 2 (2020): 112—-129.

! Lujeng Luthfiyah and Moh Sahlul Khulug, “Kontroversi Konsep Nasikh-Mansitkh
Dalam Tafsir Al-Qur’an: Antara Pro Dan Kontra,” A/ Furqan: Jurnal llmu Al Quran dan Tafsir 7,
no. 2 (2024): 389-401.



beriringan pada horizon sejarah dan kebudayaan penafsir serta makna dalam

teks terbentuk pada dialog antara horizon penafsir dan teks yang ditafsirkan.!?

Jika melihat dalam konteks Nusantara, terdapat berbagai macam karya
tafsir tradisional yang belum banyak dilakukan pembacaan ulang dengan
analisa dan pendekatan filosofis-hermeunetik, salah satunya yaitu tafsir Faidh
al-Rahman. Melihat pandangan dan arah atas respon tafsir Al-Qur’an dengan
menggunakan kekhasan nusantara, Sholeh Darat turut mengambil bagian
dalam pertumbuhan interpretasi Al-Qur’an di Nusantara. Kekhasan ini terletak
pada munculnya analisis atas ayat-ayat Al-Qur’an dengan corak isyari yang
kental nuansa sufistik dan tafsir isyari-nya. Kekhasan penafsirannya tampak
ketika Sholeh Darat menyebutkan ayatnya lalu menerjemahkan arti tersurat
dalam ayat tersebut, kemudian memberikan dalil dari hadist dan ayat Al-
Qur’an lainnya sampai makna tersurat ayat tersebut tuntas dan sampai kepada
pembaca, lalu memaparkan makna yang tersirat dalam ayat tersebut. Sholeh
Darat menafsirkan sebagian besar ayat Al-Qur’an dengan corak fikih dan
tasawuf tetapi, Sholeh Darat memberikan makna Isyari disetiap ayat setelah
menerjemahkan langsung ayat yang akan ditafsirkan terlihat dalam mukadimah

tafsir Faidh al-Rahman;

“Lan ora wenang tafsiré Qur’an kelawan tafsir isyari utawa asrdré, yen durung
weruh kelawan tafsir asli ddhiré kayd tafsir adhaminé Jaldlain. Qdld Sallallahu
‘alaihi wa sallam: man fassara al-Qur’dna bira’yihi falyatabawwa’ magq ‘adahii
minan nar. Sapa wongé maknani ing Qur’an kelawan nuruti karépe dhéwé lan
karépe hawd nafsuné, hiyd ora kelawan taqif saking Kanjeng Nabi utawd ora

12 Kaelan M.S, Filsafat Bahasa Masalah Dan Perkembangannya (Y ogyakarta:
Paradigma, 1998).



kelawan ijtihddé ulamad ‘drifin, mongkd bécik Ilungguhé saking nérdka

Jahannam.”'"

( Tidak sah penafisran Al-Quran dengan menggunakan tafsir isyari
atau makna asror, tanpa mengetahui makna sebenarnya dalam tafsir
Jjalalain. Rasulullah bersabda siapa saja yang menafsirkan Al-Qur’an
dengan hawa nafsunya sendiri, tanpa petunjuk dari Rasulullah atau ijtihad
ulama arif maka tempat yang pantas bagi mereka adalah neraka jahanam).

Atas sudut pandang yang dipunyai Sholeh Darat yang sangat khas, tentu

diperlukan usaha pengkajian komprehensif dan konstruksi nalar yang kritis
terhadap interpretasi Al-Qur’an khususnya dalam diskursus nasikh dan
mansikh. Dengan maksud tersebut, penelitian ini ditujukan untuk menelaah
ayat-ayat nasikh dan mansiukh dalam diskursus penafsiran serta sudut pandang
mufassir Nusantara dalam hal ini adalah Sholeh Darat pada penafsiran ayat-
ayat nasikh dan mansitkh dengan menggunakan pisau analisis hermeunetika

pra-pemahaman Gadamer guna untuk membaca ulang bagaimana dianmika

serta proses pemaknaan dan penafsirannya.

13 Abu Ibrahim Muhammad bin Umar as-Samarani Sholeh, Tafsir Faidh Ar-Rahman Fi
Tarjamah Tafsir Kalam Malik Ad-Dayyan, Juz 1. (Singapura: Percetakan Haji Muhammad Amin,
1893), him. 3.



B. Rumusan Masalah

Sejalan dengan latar belakang tersebut, penulisan penelitian ini membatasi

dan fokus pada:

1. Bagaimana konsep pra-pemahaman hermeunetika Gadamer pada
analisa penanafsiran ayat-ayat nasikh dan mansitkh dalam penafsiran
Sholeh darat dalam tafsir Faidh al-Rahman ?

2. Seperti apa implikasi konsep pra-pemahaman Hermeunetika Gadamer
pada pemaknaan serta pengambilan hukum pada ayat-ayat nasikh dan

mansikh dalam tafsir Faidh al-Rahman ?

C. Tujuan Penelitian

Berkaitan dengan rumusan masalah tersebut, penilitan ini bertujuan kepada:

1. Untuk mengidentifikasi konsep pra-pemahaman hermeunetika
Gadamer pada analisa penanafsiran ayat-ayat nasikh dan mansiikh
dalam penafsiran Sholeh darat pada tafsir Faidh al-Rahman

2. Untuk menganalisa implikasi konsep pra-pemahaman Hermeunetika
Gadamer pada pemaknaan serta pengambilan hukum pada ayat-ayat

nastkh dan mansukh dalam tafsir Faidh al-Rahman



D. Manfaat Penelitian

1. Manfaat Teoritis

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam
memperdalam pemahaman terkait diskursus hermeneutika Gadamer
serta pemahaman dalam penafsiran ayat-ayat nasikh dan mansiikh
diharapkan memberikan perspektif baru atas kekhasan ayat-ayat
nasikh dan mansiikh oleh ulama Nusantara yang dalam penelitian ini
adalah tafsir Faidh al-Rahman karya Sholeh Darat

Diharapkan dapat dijadikan referensi dalam pengembangan dan
penelitian dikemudian hari

Diharapkan dapat menambah khazahanah diskursus keilmuan dan

kajian tafsir Al-Qur’an

2. Manfaat Praktis

a.

sebagai sumber kajian tambahan dalam diskursus nasikh dan
mansitkh dalam khazanah ul/umul qur’an

terbentuknya analisis yang komprehensif terkait kekhasan
penafsiran Sholeh Darat terhadap ragam ayat-ayat nasikh dan
mansitkh sehingga menambah pemahaman terkait ragam dan

kekhasan penafsiran Al-Qur’an di Nusantara.



10

E. Penegasan Istilah
Dengan tujuan menghindari ambiguitas dalam pemaknaan serta
memberikan kejelasan secara konseptual terhadap judul penelitian ini,
beberapa istilah kunci perlu ditegaskan sebagai berikut:
1. Hermeneutika Pra-Pemahaman Gadamer
Dalam hal ini yang dimaksud dengan “hermeneutika pra-
pemahaman Gadamer” pada penelitian ini adalah sebuah
pendekatan berbasis interpretatif yang dikembangkan oleh Hans
Georg Gadamer yang memberikan penekanan bahwa setiap proses
pemahaman pada sebuah teks selalu terpengaruh oleh pra-
pemhaman (Vorverstindnis) yang dipunyai oleh subjek penafsir.
Pra-pemahaman dalam hal ini bersifat historis dan kontekstual, serta
menjadi sebuah prasyarat bagi berjalannya sebuah dialog
hermeneutik antara penafsir dan teks yang ditafsir. Oleh karena itu,
pemahaman dalam sebuah teks jelas bukan reproduksi makna
objektif dalam lingkup teks, akan tetapi hasil dari penggabungan
(fusi) antara horizon pembaca dan horizon makna objektif dalam

seputaran teks.



11

2. Nasikh dan Mansiikh

Pengertian nasikh dan mansikh merujuk pada terma dan
konsep dalam kajian u/um al-Qur’an yang mengistilahkan bahwa
sebagian ayat Al-Qur’an dalam hal substansi hukum atau
ketetapannya digantikan oleh ayat lain yang datang dikemudian
waktu. Dalam penelitian ini, istilah tersebut dipakai untuk
mengidentifikasi ayat-ayat yang dalam tradisi tafsir daianggap
punya relasi nasikh-mansitkh, yang selanjutnya dianalisis dalam

kerangka hermeunetik Gadamerian.

3. Tafsir Faidh al-Rahman

Tafsir Faidh al-Rahman merupakan karya tafsir berbahasa
Jawa menggunakan aksara pegon yang ditulis oleh seorang ulama
yang masyur di abad ke-19 masehi yaitu Sholeh Darat Semarang.
Tafsir in1 dipilih sebagai objek kajian karena sarat
merepresentasikan corak tafsir yang tradisional dan bersifat lokal,
serta pada konteks tertentu termuat sebuah interpretasi terhadap
ayat-ayat yang terklasifikasi sebagai ayat nasikh dan mansiikh.
Karya tafsir ini menyediakan sebuah ruang pembahasan yang
reflektif untuk meneliti lebih jauh bagaimana pra-pemahaman
budaya dan historis penafsir berperan dalam sebuah konstruksi

pemaknaan teks.



12

4. Analisa
Pada konteks penelitian ini, istilah “analisa” dimaknai sebagai proses
pengkajian kritis dan sistematis tehadap pemaknaan ayat-ayat yang
dikualifikasikan sebagai ayat naikh dan mansitkh dalam tafsir Faidh al-
Rahman dengan menggunakan hermeunetik Gadamerian sebagai
pendekatan analisanya. Tujuan dari analisa tersebut untuk
mengidentifikasi pengaruh-pengaruh pra-pemahaman historis dan
kultural terhadap interpretasi teks yang dalam hal ini adalah ayat-ayat
nasikh dan mansitkh yang dilakukan oleh Sholeh Darat serta untuk
melihat lebih jauh dan mengevaluasi kemungkinan-kemungkinan

pembacaan alternatif melalui perspektif filosofis-kritis.



