
1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Di era globalisasi yang berkembang pesat saat ini, persoalan dalam 

kehidupan beragama semakin beragam. Hampir semua aspek hidup, 

seperti pendidikan, politik, hukum, sosial, ekonomi, budaya, hingga 

agama, menghadapi problematikanya sendiri.2 Keberagaman dan 

berbagai persoalan sosial justru memunculkan tantangan baru. 

Menyatukan perbedaan jelas bukan perkara mudah, karena perbedaan itu 

sering menimbulkan konflik dan pertentangan. Sadar atau tidak, 

perbedaan dapat timbul di berbagai lingkungan, mulai dari keluarga, 

sekolah, hingga masyarakat. Semua tindakan orang dewasa di lingkungan 

tertentu dengan mudah ditiru oleh anak-anak. Dalam kondisi seperti itu, 

banyak pihak menuntut adanya pembaruan pada berbagai aspek 

kehidupan, termasuk dalam hal pemahaman keagamaan.3 

Pendidikan sebagai aspek yang sangat mendasar juga menghadapi 

masalah serupa. Situasi ini semakin sulit akibat merosotnya nilai moral 

bangsa yang cukup mengkhawatirkan. Selain itu, cara beragama yang 

sempit (tidak plural), tertutup (tidak inklusif), dan keras (tidak moderat) 

 
2 Yedi Purwanto and others, ‘Internalisasi Nilai Moderasi Melalui Pendidikan Agama Islam 

Di Perguruan Tinggi Umum’, EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan, 

17.2 (2019), pp. 110–24, doi:10.32729/edukasi.v17i2.605. 11. 
3 M. Quraish Shihab, Logika Agama, ed. by Siti Nur Andini, 1st edn (Lentera Hati, 2017). 

xvi. 



2 

 

turut memengaruhi relasi keagamaan, termasuk hubungan antaragama di 

Indonesia. Karena itu, peningkatan moderasi beragama menjadi hal yang 

mendesak.4 

Meningkatnya aksi radikalisme dan terorisme yang dibalut nama 

Islam membuat umat Islam sering dianggap sebagai pihak yang bersalah. 

Ajaran jihad sering dipahami keliru sebagai pemicu kekerasan atas nama 

agama.5 Konflik yang berlarut-larut atas nama agama sering terjadi di 

berbagai wilayah di Indonesia. Masjid dibakar, Gereja diserang, tokoh 

agama menjadi korban tindakan brutal, aksi bom bunuh diri dilakukan 

atas nama agama, dan tindakan radikalisme serta vandalisme berbasis 

SARA terus terjadi dan ramai diberitakan. Insiden seperti peristiwa 

Tolikara di Papua saat Idulfitri 1436 H, pembakaran Gereja di Aceh 

Singkil, serta bom Surabaya menjadi bukti betapa mudahnya gesekan 

antar suku, ras, budaya, dan terutama agama muncul.6 

Fenomena tumbuhnya paham radikal di Indonesia tentu 

mengejutkan. Padahal sejak awal kehadirannya, Islam disebarkan melalui 

pendekatan damai tanpa paksaan. Islam memperlihatkan keagungannya 

melalui penyampaian nilai-nilai kebenaran, moral, serta penghormatan 

terhadap keberagaman. Islam masuk ke Nusantara tanpa membawa 

budaya Arab, Gujarat, atau India secara mutlak. Pada tahap tertentu, 

 
4 Purwanto and others, ‘Internalisasi Nilai Moderasi Melalui Pendidikan Agama Islam Di 

Perguruan Tinggi Umum’. 111. 
5 Ahmad Darmadji, ‘Pondok Pesantren dan Deradikalisasi Islam di Indonesia’, Millah, 11.1 

(2011), pp. 235–52, doi:10.20885/millah.vol11.iss1.art12. 236. 
6 Samsul AR, ‘Peran Guru Agama Islam dalam Menanamkan Moderasi Beragama’, Al-Irfan, 

3.1 (2020), pp. 37–51, doi:https://doi.org/10.36835/al-irfan.v3i1.3715. 38. 



3 

 

Islam berdialog dengan budaya lokal—ada yang ditolak secara halus 

karena bertentangan dengan akidah, namun banyak pula yang diterima 

karena selaras dengan nilai dasar Islam.7 

Implementasi moderasi beragama secara eksternal dihadang oleh 

kelompok yang tidak menginginkan Indonesia hidup dalam suasana 

damai dan berkembang. Upaya menanamkan moderasi beragama sering 

kali disabotase dengan memunculkan isu-isu sektarian dan SARA. 

Kebijakan geopolitik negara-negara besar yang dipimpin Amerika juga 

menunjukkan ketidakberpihakan pada kedaulatan Indonesia. Karena itu, 

membiarkan masyarakat bersikap moderat dianggap sebagai hambatan 

bagi misi imperialisme mereka.8 

Untuk merespons berbagai persoalan terkait keberagaman dan 

potensi munculnya paham ekstrem, penguatan nilai-nilai Islam yang 

berwatak moderat (wasathiyyah) menjadi kebutuhan mendesak. Di 

tengah masyarakat yang heterogen, pembelajaran Islam yang bersifat 

inklusif dan moderat dipandang sebagai salah satu langkah paling efektif 

dalam menekan laju radikalisme.9 Atas dasar pentingnya hal tersebut, 

Kementerian Agama RI menjadikan tahun 2019 sebagai Tahun Moderasi 

Beragama, dengan keyakinan bahwa sikap moderat telah lama menjadi 

karakter keagamaan masyarakat Indonesia dan selaras dengan realitas 

 
7 Babun Santoso, Moderasi Beragama: Dari Indonesia untuk Dunia (LKiS, 2019). 23. 
8 Muhammad Ulinnuha and Mamluatun Nafisah, ‘Moderasi Beragama Perspektif Hasbi Ash-

Shiddieqy, Hamka, dan Quraish Shihab’, Suhuf, 13.1 (2020), pp. 55–76, 

doi:10.22548/shf.v13i1.519. 57. 
9 Ahmad zainuri Fahri, mohammad, ‘Moderasi Beragama di Indonesia’, UIN Raden Fatah 

Palembang, 13.5 (2022), p. 451. 95. 



4 

 

sosialnya yang plural. Meski demikian, istilah “moderasi beragama” atau 

“Islam moderat” masih memunculkan diskusi; ada yang menerima 

konsep tersebut, namun ada pula yang menolak dengan alasan bahwa 

Islam telah sempurna sehingga tidak memerlukan “moderasi”. 

Dalam upaya mengenalkan prinsip wasathiyyah sekaligus 

meningkatkan kecerdasan masyarakat, peran pendidikan menjadi sangat 

sentral. Berdasarkan Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 Pasal 3, 

pendidikan nasional bertujuan membentuk peserta didik yang beriman, 

bertakwa, berakhlak baik, sehat, berpengetahuan luas, kreatif, mandiri, 

demokratis, dan bertanggung jawab. Karena itu, kurikulum maupun 

proses pembelajarannya harus menggambarkan nilai-nilai tersebut secara 

nyata. Pendidikan Agama Islam sendiri merupakan sebuah usaha sadar 

untuk membimbing peserta didik agar hidup sejalan dengan ajaran Islam 

demi kebahagiaan dunia dan akhirat. Dalam konteks moderasi beragama, 

PAI memegang peranan besar, terutama dalam menghadang gejala 

intoleransi dan radikalisme yang mulai berkembang.10  

Agar tujuan tersebut tercapai, penting untuk terlebih dahulu 

menyamakan pemahaman mengenai makna mendidik sebagai proses 

memanusiakan manusia (humanisasi), di mana kegiatan belajar 

sesungguhnya merupakan proses komunikasi yang melibatkan hubungan 

kemanusiaan antarindividu. 

 
10 Eveline Siregar and Hartini Nara, Teori Belajar dan Pembelajaran (Ghalia Indonesia, 

2010). 12. 



5 

 

Pendidikan Agama Islam pada dasarnya merupakan upaya yang 

dilakukan secara sadar untuk menuntun peserta didik melalui proses yang 

terarah dan sistematis, agar mereka mampu menjalani hidup sesuai ajaran 

Islam dan mencapai kebahagiaan di dunia maupun di akhirat.11 Arah 

pendidikan Islam selalu berkaitan dengan tujuan hidup manusia menurut 

perspektif Islam, yaitu mencetak pribadi yang bertakwa dan menjadi hamba 

Allah yang menjalani kehidupan dengan penuh keberkahan. 

Dalam konteks penguatan nilai-nilai Islam wasathiyyah, mata pelajaran 

PAI memiliki kedudukan strategis di lingkungan sekolah. Hal ini menjadi 

semakin penting seiring merebaknya isu tentang Islam moderat sebagai upaya 

meredam praktik intoleransi dan radikalisme yang muncul di tengah 

masyarakat. Oleh sebab itu, langkah awal dalam proses pendidikan adalah 

menyatukan persepsi para pendidik mengenai esensi dari kegiatan mendidik. 

Mendidik hakikatnya adalah proses memanusiakan manusia (humanisasi), yakni 

mengangkat kualitas kemanusiaan peserta didik agar berkembang menuju 

tingkat yang lebih luhur. Di dalamnya terdapat aktivitas pembelajaran yang 

merupakan bentuk komunikasi eksistensial dari seorang manusia kepada 

manusia lainnya, untuk diwariskan, dikembangkan, dan disempurnakan.12 

Sentilan Kosmopolitan adalah kumpulan esai reflektif karya Prof. 

Dr. H. Mujiburrahman, M.A., yang sebelumnya terbit rutin setiap Senin 

di halaman depan Banjarmasin Post antara 2010-2012. Buku ini terdiri 

dari enam bagian yang membahas isu pendidikan, agama, budaya, politik, 

 
11 Zuhairini, Metodologi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (UIN Press, 2004). 11. 
12 Muhammad Saiful Islam, Education Discovery : Episode ‘Ki Hajar Dewantara’ (Pustaka 

Taman Ilmu, 2017). 11. 



6 

 

digitalisasi, hingga kesenjangan sosial dalam gaya yang kritis namun 

humanis. Dengan bahasa yang mengalir dan menyentil secara elegan, 

Mujiburrahman mengajak pembaca merenungi realitas sosial dan budaya 

Indonesia secara jujur, menyuarakan nilai-nilai pluralisme, keadilan, dan 

kemanusiaan. Ditulis dari perspektif seorang kosmopolitan yang peduli, 

buku ini lahir dari disiplin menulis kolom secara rutin dan tantangan 

memilih isu aktual yang relevan. Buku ini tidak hanya menjadi 

dokumentasi penting atas pemikiran sosial keagamaan di era modern, 

tetapi juga jendela yang menyegarkan bagi mahasiswa, akademisi, 

aktivis, dan masyarakat umum yang ingin membangun kesadaran kritis 

di tengah kompleksitas zaman.13 

Moderasi beragama dapat dipahami sebagai suatu cara beragama 

yang menempatkan seseorang pada posisi yang proporsional—tidak 

condong pada sikap berlebihan dan tidak pula terjatuh pada perilaku 

ekstrem. Sikap moderat ini bukan berarti bersikap netral secara samar 

atau mengikuti gagasan kebebasan ala Barat yang tak mengenal batas, 

melainkan berpijak pada nilai-nilai dasar yang diakui secara luas, seperti 

keadilan dan persamaan derajat manusia. Melalui prinsip-prinsip inilah 

moderasi beragama berperan sebagai pilar yang menjaga kerukunan serta 

menciptakan suasana damai. Di antara nilai paling penting untuk 

mewujudkan kedamaian tersebut adalah sikap toleransi, yang perlu 

dipahami, dipraktikkan, dan dijadikan budaya oleh seluruh masyarakat 

 
13 Mujiburrahman, Sentilan Kosmopolitan (PT Kompas Media Nusantara, 2013). vii. 



7 

 

Indonesia. 

Berdasarkan uraian tersebut, penulis tertarik untuk melakukan 

penelitian tentang Pendidikan Moderasi Beragama dalam buku Sentilan 

Kosmopolitan karya Mujiburrahman. 

B. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana biografi Mujiburrahman dan Identitas buku Sentilan 

Kosmopolitan? 

2. Bagaimana pendidikan moderasi beragama dalam buku Sentilan 

Kosmopolitan karya Mujiburrahman? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mendeskripsikan biografi Mujiburrahman dan identitas buku 

Sentilan Kosmopolitan. 

2. Untuk mendeskripsikan pendidikan moderasi beragama dalam buku 

Sentilan Kosmopolitan. 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoritis 

a. Penelitian ini dapat menambah khazanah keilmuan dalam bidang 

Pendidikan Agama Islam (PAI), khususnya terkait pembahasan 

mengenai moderasi beragama yang terdapat dalam buku Sentilan 

Kosmopolitan karya Mujiburrahman. 



8 

 

b. Penelitian ini juga membantu memperkuat kerangka berpikir 

mengenai konsep moderasi beragama dalam Islam, sehingga ajaran 

agama dapat dipahami sebagai rahmat bagi seluruh alam. 

2. Manfaat Praktis 

a. Hasil penelitian ini diharapkan dapat dimanfaatkan masyarakat 

sebagai bahan bacaan untuk memperluas pemahaman tentang 

moderasi beragama. Selain itu, penelitian ini diharapkan 

memberikan kontribusi gagasan dalam memperkokoh moderasi 

beragama, serta dapat digunakan sebagai referensi bagi mahasiswa 

maupun peneliti lain yang ingin mengkaji tema sejenis. 

b. Bagi peneliti, penelitian ini diharapkan memberikan pengalaman 

empiris selama proses pengumpulan dan pengolahan data, sekaligus 

membantu mengembangkan kemampuan diri serta memperkaya 

wawasan terkait nilai pendidikan moderasi beragama. 

E. Sistematika Pembahasan 

Penyusunan penelitian ini dibagi menjadi tiga bagian utama, yakni bagian 

pembuka, bagian isi, dan bagian penutup. Adapun rinciannya sebagai 

berikut: 

1. Bagian Awal 

Bagian ini memuat elemen-elemen pendahuluan seperti sampul atau 

cover, halaman judul, halaman pengesahan, serta daftar isi. 

2. Bagian Inti 



9 

 

a. Pendahuluan, berisi uraian mengenai latar belakang penelitian, 

perumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian, telaah 

penelitian terdahulu, serta sistematika penulisan. 

b. Kajian Pustaka, mencakup pembahasan mengenai konsep moderasi 

beragama serta hubungan antara pendidikan dan moderasi 

beragama. 

c. Metode Penelitian, menjelaskan jenis penelitian, pendekatan yang 

digunakan, sumber data, teknik pengumpulan data, dan batasan 

penelitian. 

d. Hasil Penelitian dan Pembahasan, menyajikan analisis mengenai 

konsep moderasi beragama dalam buku serta gambaran pendidikan 

moderasi beragama menurut penulis buku tersebut. 

e. Penutup, memuat rangkuman hasil penelitian, implikasi, serta saran. 

3. Bagian akhir 

Bagian terakhir berisi daftar rujukan, lampiran-lampiran, serta riwayat 

hidup penulis.  


