
1 
 

BAB 1 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Pondok pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di 

Indonesia.1 Awal kehadiran pesantren bersifat tradisional untuk mendalami ilmu-

ilmu agama islam (tafaqquh fi al-din) sebagai pedoman hidup dengan menekankan 

pentingnya moral dalam bermasyarakat.2 Eksistensinya diperkirakan sejak 300-400 

tahun yang lalu dan menjangkau hampir di seluruh lapisan masyarakat muslim di 

Indonesia. Pesantren merupakan lembaga pendidikan yang unik. Tidak saja karena 

keberadaannya yang sudah sangat lama, tetapi juga karena kultur, metode, dan 

jaringan yang diterapkan oleh lembaga agama tersebut.3 Pondok pesantren 

merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki 

peran strategis dalam pembentukan karakter, penyebaran ilmu keagamaan, serta 

pelestarian tradisi keislaman yang bercorak Nusantara. Keberadaan pesantren tidak 

dapat dipisahkan dari sejarah panjang Islam di Indonesia, yang berlangsung melalui 

proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dengan budaya lokal. Dalam konteks ini, 

pesantren berfungsi bukan hanya sebagai pusat pendidikan, tetapi juga sebagai agen 

kultural, sosial, dan bahkan politik yang mampu menyesuaikan diri dengan 

dinamika zaman. Sejak era kolonial hingga masa reformasi, pesantren terbukti 

                                                             
1 Selanjutnya pondok pesantren disebut dengan pesantren. 
2 Nur Maruf, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentuk Karakter,” Jurnal Mubtadiin 2, 

no. 2 (2019): 94. 
3 Imam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter,” Al-Tadzkiyyah: 

Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2017): 86. 



2 
 

menjadi institusi sosial-keagamaan yang lentur namun kokoh, sehingga tetap 

bertahan meskipun berbagai perubahan sosial dan modernisasi terus berlangsung.4 

Dalam perkembangannya, keberadaan pesantren di Indonesia memiliki 

dampak besar pada masyarakat, khususnya dalam hal pendidikan. Ini karena sejak 

awal pendirian pesantren disiapkan untuk mendidik dan menyebarkan ajaran Islam 

kepada masyarakat melalui pengajian dengan sistem tradisional dan kontemporer 

dalam menyebarkan ajaran Islam. Pesantren di Indonesia memiliki kesamaan 

ideologi yang artinya landasan filosofi dan nilai nilai yang membentuk karakter dan 

perilaku santri dengan agama Islam sebagai dasar utamanya, serta memiliki 

kesamaan referensi dalam metode pengajarannya, sehingga menjadikan pesantren 

memiliki kekuatan yang cukup signifikan dan dapat diperhitungkan oleh siapapun 

juga. Masyarakat mengakui sistem asrama yang digunakan oleh pondok pesantren 

merupakan kekuatan utama dari pesantren yang memiliki dampak positif terhadap 

pembentukan santri di bawah kepemimpinan seorang kiai, dengan ciri khas yang 

bersifat kharismatik serta independen dalam segala hal. Perkembangan pendidikan 

pondok pesantren merupakan perwujudan dari kebutuhan masyarakat akan suatu 

sistem pendidikan alternatif. Keberadaan pondok pesantren tersebut sebagai 

lembaga pendidikan, juga sebagai lembaga dakwah dan syi’ar Islam serta sosial 

keagamaan.5 

                                                             
4 Nilna Azizatus Shofiyyah, Haidir Ali, and Nurhayati Sastraatmadja, “Model Pondok Pesantren Di 

Era Milenial,” BELAJEA: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2019):4. 
5 Julhadi, “Pondok Pesantren: Ciri Khas, Paerkembangan, Dan Sistem Pendidikannya,” Mau’izhah 

9, no. 2 (2019): 206. 



3 
 

Adapun sebuah pesantren paling tidak mempunyai elemen dasar sebagai 

mana yang dikemukakan oleh Zamaksyari Dhofier : pondok, masjid, santri 

pengajaran kitab-kitab klasik, dan kiai. Lima elemen inilah yang menjadi dasar dari 

tradisi pesantren. Hal ini mengartikan bahwa sebuah lembaga pengajian atau 

pendidikan yang telah berkembang hingga memiliki kelima elemen dasar dari 

tradisi pesantren tersebut akan berubah statusnya menjadi pesantren.6 Dalam kajian 

historis, transformasi pesantren sering dipahami melalui teori perubahan sosial 

yang menekankan bagaimana lembaga tradisional menghadapi modernitas. Para 

ahli seperti Kuntowijoyo dan Zamakhsyari Dhofier menekankan bahwa pesantren 

tidak pernah statis, melainkan terus mengalami proses reinterpretasi dan 

reformulasi terhadap struktur, kurikulum, dan perannya sesuai kebutuhan 

masyarakat. Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa sejak 1990-an 

banyak pesantren mengalami diversifikasi fungsi: dari sekadar lembaga pendidikan 

salafiyah menjadi pusat pengembangan masyarakat, pusat dakwah, dan institusi 

pendidikan formal. Periode 1994–2020 merupakan masa yang sangat penting 

karena pada fase ini Indonesia mengalami berbagai perubahan besar, mulai dari 

liberalisasi politik pasca-Orde Baru, perkembangan teknologi, hingga perubahan 

nilai-nilai sosial masyarakat. Setiap pesantren, termasuk Pondok Pesantren Al-

Fattahiyah, pasti merespons periode ini dengan caranya masing-masing.7  

                                                             
6 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren : Studi Pandangan Hidup Kyai Dan Visinya Mengenai 

Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011): 41. 
7 Muhammad Idris Usman, “Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem 

Pendidikan, Dan Perkembangannya Masa Kini),” Jurnal Al Hikmah XIV, no. 1 (2013):102. 



4 
 

Pondok Pesantren Al-Fattahiyah, yang berdiri pada tahun 1994, hadir dalam 

konteks perjalanan panjang transformasi pendidikan Islam di Indonesia. Sejak awal 

berdirinya, pesantren ini dibangun dengan visi untuk mencetak generasi muslim 

yang berakhlak, berilmu, dan mampu memberikan kontribusi sosial bagi 

masyarakat sekitar. Namun, seperti pesantren-pesantren lain yang berkembang 

pada masa akhir abad ke-20, proses perkembangan Al-Fattahiyah tidak hanya 

ditentukan oleh karakteristik internal seperti kepemimpinan kiai, kurikulum, serta 

tradisi keagamaan, tetapi juga oleh faktor eksternal seperti kondisi sosial 

masyarakat, kebijakan pemerintah terkait pendidikan Islam, serta dinamika budaya 

di tingkat lokal. Sebagai institusi sosial-keagamaan, Pondok Pesantren Al-

Fattahiyah juga memiliki tradisi khas yang menjadi identitasnya. Tradisi lokal 

dalam pesantren merupakan salah satu aspek penting dalam kajian antropologi 

pesantren. Tradisi tersebut bisa berwujud ritual keagamaan, metode pengajaran, 

pola hubungan kiai dan santri, bahkan praktik budaya masyarakat yang diislamisasi. 

Dalam perspektif antropologi budaya, tradisi lokal tidak hanya dipertahankan 

sebagai simbol identitas, tetapi juga sebagai mekanisme sosial untuk menjaga 

kohesi komunitas pesantren. Oleh karena itu, menelusuri tradisi-tradisi lokal di 

Pesantren Al-Fattahiyah memberikan gambaran yang lebih luas tentang bagaimana 

pesantren mengelola identitasnya di tengah perubahan zaman.8 

Menurut K.H. Abdurrahman Wahid menyebutkan terdapat tiga elemen yang 

mampu membentuk pondok pesantren sebagai subkultur yakni 1) pola 

                                                             
8 Kholid Junaidi, “Sistem Pendidikan Pondok Pesantren Di Indonesia (Suatu Kajian Sistem 

Kurikulum Di Pondok Pesantren Lirboyo),” ISTAWA: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2016) : 97 



5 
 

kepemimpinan pondok pesantren yang mandiri tidak terkooptasi oleh negara 2) 

kitab-kitab rujukan umum yang selalu digunakan dari berbagai abad dan 3) sistem 

nilai (value system) yang digunakan adalah bagian dari masyarakat.9  

Kajian mengenai sejarah dan perkembangan pesantren juga tidak dapat 

dipisahkan dari analisis terhadap figur pendirinya. Kharisma, kepemimpinan, dan 

otoritas seorang kiai memainkan peranan fundamental dalam perjalanan pesantren. 

Banyak penelitian menyebutkan bahwa keberhasilan pesantren sangat bergantung 

pada kemampuan kiai dalam memadukan nilai-nilai tradisional dengan tuntutan 

modernitas, serta kemampuan dalam membangun jaringan sosial dan religius. 

Dalam konteks Pesantren Al-Fattahiyah, kiprah pendirinya sejak tahun 1994 hingga 

terbentuknya struktur dan tradisi yang ada saat ini merupakan bagian penting dari 

narasi historis yang perlu diungkap. Namun demikian, hingga saat ini belum banyak 

studi akademik yang mengkaji Pondok Pesantren Al-Fattahiyah secara 

komprehensif dari perspektif sejarah, perkembangan kelembagaan, dan tradisi 

lokalnya. Padahal, rentang waktu 1994–2020 merupakan periode penting untuk 

melihat bagaimana sebuah pesantren merespons tantangan modernitas, perubahan 

sosial, perkembangan teknologi informasi, serta dinamika masyarakat yang 

semakin kompleks. Penelitian terhadap pesantren ini bukan hanya memberikan 

kontribusi pada kajian sejarah lokal, tetapi juga memperkaya literatur tentang 

transformasi pesantren di Indonesia pada era modern.10 

                                                             
9 Yera Yulista, “Pola Komunikasi Dalam Mempertahankan Eksistensi Budaya Pesantren Di Pulau 

Bangka,” Scientia: Jurnal Hasil Penelitian 4, no. 1 (2019): 62. 
10 Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter.” : 87. 



6 
 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji 

Pondok Pesantren Al-Fattahiyah secara lebih mendalam dengan fokus pada tiga 

aspek utama: sejarah berdirinya, perkembangan kelembagaannya dari waktu ke 

waktu, serta tradisi lokal yang menjadi identitas dan ciri khasnya. Dengan 

pendekatan historis dan antropologis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

gambaran utuh mengenai dinamika pesantren dalam konteks lokal sekaligus 

memperlihatkan bagaimana pesantren mampu mempertahankan tradisi di tengah 

arus perubahan. 

Sesuai dengan hasil wawancara yang peneliti lakukan, terdapat sejarah dari 

Al Fattahiyah yang belum banyak diteliti.  Dimulai dari madrasah kecil hingga 

menjadi pondok pesantren yang memiliki lebih dari 1.000 santri. Berawal dari 

sebuah TPQ yang bernama Miftahul Huda dan sebuah musala kecil di daerah 

abangan desa ngranti kecamatan boyolangu terdapat cikal bakal berdirinya pondok 

pesantren al fattahiyah. Seperti TPQ yang lainnya sebelum pondok pesantren 

berdiri metode pendidikan yang digunakan adalah metode sorogan dengan iqro dan 

diteruskan dengan ngaji kitab kuning. Pada tahun 2010 akhirnya pondok pesantren 

al fattahiyah resmi berdiri namun dengan sistem pendidikan yang masih sama 

dengan TPQ ditambah santri yang semakin banyak namun belum mewajibkan 

adanya mukim di ponpes.11 Selang beberapa tahun berjalan dan juga semakin 

banyaknya santri, tepat tahun 2014 didirkan SMP Al Fattahiyah sekaligus sebagai 

lembaga formal pertama dalam naungan yayasan al fattahiyah. Mulai 2014 inilah, 

santri diwajibkan mukim di pondok sekaligus tertatanya sistem pendidikan dengan 

                                                             
11 Wawancara dengan Sutari di Boyolangu Tulungagung. 



7 
 

adanya lembaga formal. Tepat pada tahun 2017 IJOB pendirian MA Al fattahiyah 

sebagai jenjang lanjutan dari SMP turun, menjadikan lembaga formal di yayasan al 

fattahiyah lengkap untuk mendukung kurikulum pendidikan 12 tahun belajar.12  

B. Pertanyaan Penelitian 

Berdasarkan konteks penelitian, peneliti mempunyai pertanyaan penelitian : 

1. Bagaimana sejarah Pondok Pesantren Al Fattahiyah Ngranti Boyolangu 

Tulungagung tahun 1994-2010?  

2. Bagaimana perkembangan Pondok Pesantren Al Fattahiyah Ngranti 

Boyolangu Tulungagung tahun 2010-2020?  

3. Apa saja tradisi lokal yang terdapat di Pondok Pesantren Al Fattahiyah 

Ngranti Boyolangu Tulungagung? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Merekonstruksi sejarah dari Pondok Pesantren Al Fattahiyah di Desa 

Ngranti Boyolangu Tulungagung 

2. Merekontruksi perkembangan pendidikan Pondok Pesantren Al Fattahiyah 

3. Menganalisis budaya lokal yang terdapat di Pondok Pesantren Al Fattahiyah 

Ngranti Boyolangu Tulungagung 

D. Manfaat Penelitian 

Adapun kegunaan penelitian ini diharapkan bisa memberikan manfaat, baik 

dari segi teoritis maupun praktis. Kegunaan dari penelitian ini sebagai berikut : 

1. Secara akademis 

                                                             
12 Wawancara dengan Nasrul Aziz di Boyolangu Tulungagung. 



8 
 

Penelitian diharapkan bisa memberikan konstribusi dalam 

pengembangan kelimuan. Khususnya dalam upaya mengetahui dan 

mendiskripsikan sejarah dan perkembangan pondok pesantren Al 

Fattahiyah dan bisa menjadi salah satu rujukan bagi penelitian yang 

akan datang yang mengkaji lebih luas mengenai sejarah pondok 

pesantren khususon sejarah pondok pesantren di tulungagung. 

2. Secara praktis 

a. Bagi pimpinan pondok pesantren 

Dari hasil penelitian ini diharapkan bisa digunakan sebagai bahan 

masukan dan rujukan tentang sejarah kepesantrenan sekaligus 

perkembangannya terutama di pondok pesantren al fattahiyah 

b. Bagi santri 

Diharpakan hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai sumber 

informasi dalam mengetahui sejarah dan perkembangan di lingkungan 

pondok pesatren al fattahiyah. 

c. Bagi peneliti yang akan datang 

Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai rujukan untuk melakukan 

penelitian selanjutnya atau pengembangan peneltian sejarah dan 

perkembangan pondok pesantren. 

d. Bagi pembaca 

Dapat dijadikan literature ilmiah terkait sejarah dan pondok pesantren al 

fattahiyah. 

e. Bagi kampus UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung 



9 
 

Dapat dijadikan sumber ilmiah untuk penelitian lanjutan yang lebih 

mendalam dan komprehensif khususnya yang berkenaan dengan sejarah 

dan perkembangan pondok pesantren. 


