BAB 1
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang

Pondok pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di
Indonesia.! Awal kehadiran pesantren bersifat tradisional untuk mendalami ilmu-
ilmu agama islam (tafagquh fi al-din) sebagai pedoman hidup dengan menekankan
pentingnya moral dalam bermasyarakat.? Eksistensinya diperkirakan sejak 300-400
tahun yang lalu dan menjangkau hampir di seluruh lapisan masyarakat muslim di
Indonesia. Pesantren merupakan lembaga pendidikan yang unik. Tidak saja karena
keberadaannya yang sudah sangat lama, tetapi juga karena kultur, metode, dan
jaringan yang diterapkan oleh lembaga agama tersebut.® Pondok pesantren
merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki
peran strategis dalam pembentukan karakter, penyebaran ilmu keagamaan, serta
pelestarian tradisi keislaman yang bercorak Nusantara. Keberadaan pesantren tidak
dapat dipisahkan dari sejarah panjang Islam di Indonesia, yang berlangsung melalui
proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dengan budaya lokal. Dalam konteks ini,
pesantren berfungsi bukan hanya sebagai pusat pendidikan, tetapi juga sebagai agen
kultural, sosial, dan bahkan politik yang mampu menyesuaikan diri dengan

dinamika zaman. Sejak era kolonial hingga masa reformasi, pesantren terbukti

! Selanjutnya pondok pesantren disebut dengan pesantren.

2 Nur Maruf, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentuk Karakter,” Jurnal Mubtadiin 2,
no. 2 (2019): 94.

% Imam Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter,” Al-Tadzkiyyah:
Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2017): 86.



menjadi institusi sosial-keagamaan yang lentur namun kokoh, sehingga tetap

bertahan meskipun berbagai perubahan sosial dan modernisasi terus berlangsung.*

Dalam perkembangannya, keberadaan pesantren di Indonesia memiliki
dampak besar pada masyarakat, khususnya dalam hal pendidikan. Ini karena sejak
awal pendirian pesantren disiapkan untuk mendidik dan menyebarkan ajaran Islam
kepada masyarakat melalui pengajian dengan sistem tradisional dan kontemporer
dalam menyebarkan ajaran Islam. Pesantren di Indonesia memiliki kesamaan
ideologi yang artinya landasan filosofi dan nilai nilai yang membentuk karakter dan
perilaku santri dengan agama Islam sebagai dasar utamanya, serta memiliki
kesamaan referensi dalam metode pengajarannya, sehingga menjadikan pesantren
memiliki kekuatan yang cukup signifikan dan dapat diperhitungkan oleh siapapun
juga. Masyarakat mengakui sistem asrama yang digunakan oleh pondok pesantren
merupakan kekuatan utama dari pesantren yang memiliki dampak positif terhadap
pembentukan santri di bawah kepemimpinan seorang kiai, dengan ciri khas yang
bersifat kharismatik serta independen dalam segala hal. Perkembangan pendidikan
pondok pesantren merupakan perwujudan dari kebutuhan masyarakat akan suatu
sistem pendidikan alternatif. Keberadaan pondok pesantren tersebut sebagai
lembaga pendidikan, juga sebagai lembaga dakwah dan syi’ar Islam serta sosial

keagamaan.®

4 Nilna Azizatus Shofiyyah, Haidir Ali, and Nurhayati Sastraatmadja, “Model Pondok Pesantren Di
Era Milenial,” BELAJEA: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2019):4.

% Julhadi, “Pondok Pesantren: Ciri Khas, Paerkembangan, Dan Sistem Pendidikannya,” Mau ‘izhah
9, no. 2 (2019): 206.



Adapun sebuah pesantren paling tidak mempunyai elemen dasar sebagai
mana yang dikemukakan oleh Zamaksyari Dhofier : pondok, masjid, santri
pengajaran Kitab-kitab klasik, dan kiai. Lima elemen inilah yang menjadi dasar dari
tradisi pesantren. Hal ini mengartikan bahwa sebuah lembaga pengajian atau
pendidikan yang telah berkembang hingga memiliki kelima elemen dasar dari
tradisi pesantren tersebut akan berubah statusnya menjadi pesantren.® Dalam kajian
historis, transformasi pesantren sering dipahami melalui teori perubahan sosial
yang menekankan bagaimana lembaga tradisional menghadapi modernitas. Para
ahli seperti Kuntowijoyo dan Zamakhsyari Dhofier menekankan bahwa pesantren
tidak pernah statis, melainkan terus mengalami proses reinterpretasi dan
reformulasi terhadap struktur, kurikulum, dan perannya sesuai kebutuhan
masyarakat. Penelitian-penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa sejak 1990-an
banyak pesantren mengalami diversifikasi fungsi: dari sekadar lembaga pendidikan
salafiyah menjadi pusat pengembangan masyarakat, pusat dakwah, dan institusi
pendidikan formal. Periode 1994-2020 merupakan masa yang sangat penting
karena pada fase ini Indonesia mengalami berbagai perubahan besar, mulai dari
liberalisasi politik pasca-Orde Baru, perkembangan teknologi, hingga perubahan
nilai-nilai sosial masyarakat. Setiap pesantren, termasuk Pondok Pesantren Al-

Fattahiyah, pasti merespons periode ini dengan caranya masing-masing.’

6 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren : Studi Pandangan Hidup Kyai Dan Visinya Mengenai
Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011): 41.

" Muhammad Idris Usman, “Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem
Pendidikan, Dan Perkembangannya Masa Kini),” Jurnal Al Hikmah XIV, no. 1 (2013):102.



Pondok Pesantren Al-Fattahiyah, yang berdiri pada tahun 1994, hadir dalam
konteks perjalanan panjang transformasi pendidikan Islam di Indonesia. Sejak awal
berdirinya, pesantren ini dibangun dengan visi untuk mencetak generasi muslim
yang berakhlak, berilmu, dan mampu memberikan kontribusi sosial bagi
masyarakat sekitar. Namun, seperti pesantren-pesantren lain yang berkembang
pada masa akhir abad ke-20, proses perkembangan Al-Fattahiyah tidak hanya
ditentukan oleh karakteristik internal seperti kepemimpinan kiai, kurikulum, serta
tradisi keagamaan, tetapi juga oleh faktor eksternal seperti kondisi sosial
masyarakat, kebijakan pemerintah terkait pendidikan Islam, serta dinamika budaya
di tingkat lokal. Sebagai institusi sosial-keagamaan, Pondok Pesantren Al-
Fattahiyah juga memiliki tradisi khas yang menjadi identitasnya. Tradisi lokal
dalam pesantren merupakan salah satu aspek penting dalam kajian antropologi
pesantren. Tradisi tersebut bisa berwujud ritual keagamaan, metode pengajaran,
pola hubungan kiai dan santri, bahkan praktik budaya masyarakat yang diislamisasi.
Dalam perspektif antropologi budaya, tradisi lokal tidak hanya dipertahankan
sebagai simbol identitas, tetapi juga sebagai mekanisme sosial untuk menjaga
kohesi komunitas pesantren. Oleh karena itu, menelusuri tradisi-tradisi lokal di
Pesantren Al-Fattahiyah memberikan gambaran yang lebih luas tentang bagaimana

pesantren mengelola identitasnya di tengah perubahan zaman.®

Menurut K.H. Abdurrahman Wahid menyebutkan terdapat tiga elemen yang

mampu membentuk pondok pesantren sebagai subkultur yakni 1) pola

8 Kholid Junaidi, “Sistem Pendidikan Pondok Pesantren Di Indonesia (Suatu Kajian Sistem
Kurikulum Di Pondok Pesantren Lirboyo),” ISTAWA: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2016) : 97



kepemimpinan pondok pesantren yang mandiri tidak terkooptasi oleh negara 2)
kitab-kitab rujukan umum yang selalu digunakan dari berbagai abad dan 3) sistem

nilai (value system) yang digunakan adalah bagian dari masyarakat.®

Kajian mengenai sejarah dan perkembangan pesantren juga tidak dapat
dipisahkan dari analisis terhadap figur pendirinya. Kharisma, kepemimpinan, dan
otoritas seorang kiai memainkan peranan fundamental dalam perjalanan pesantren.
Banyak penelitian menyebutkan bahwa keberhasilan pesantren sangat bergantung
pada kemampuan kiai dalam memadukan nilai-nilai tradisional dengan tuntutan
modernitas, serta kemampuan dalam membangun jaringan sosial dan religius.
Dalam konteks Pesantren Al-Fattahiyah, kiprah pendirinya sejak tahun 1994 hingga
terbentuknya struktur dan tradisi yang ada saat ini merupakan bagian penting dari
narasi historis yang perlu diungkap. Namun demikian, hingga saat ini belum banyak
studi akademik yang mengkaji Pondok Pesantren Al-Fattahiyah secara
komprehensif dari perspektif sejarah, perkembangan kelembagaan, dan tradisi
lokalnya. Padahal, rentang waktu 1994-2020 merupakan periode penting untuk
melihat bagaimana sebuah pesantren merespons tantangan modernitas, perubahan
sosial, perkembangan teknologi informasi, serta dinamika masyarakat yang
semakin kompleks. Penelitian terhadap pesantren ini bukan hanya memberikan
kontribusi pada kajian sejarah lokal, tetapi juga memperkaya literatur tentang

transformasi pesantren di Indonesia pada era modern.©

® Yera Yulista, “Pola Komunikasi Dalam Mempertahankan Eksistensi Budaya Pesantren Di Pulau
Bangka,” Scientia: Jurnal Hasil Penelitian 4, no. 1 (2019): 62.
10 Syafe’i, “Pondok Pesantren: Lembaga Pendidikan Pembentukan Karakter.” : 87.



Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji
Pondok Pesantren Al-Fattahiyah secara lebih mendalam dengan fokus pada tiga
aspek utama: sejarah berdirinya, perkembangan kelembagaannya dari waktu ke
waktu, serta tradisi lokal yang menjadi identitas dan ciri khasnya. Dengan
pendekatan historis dan antropologis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
gambaran utuh mengenai dinamika pesantren dalam konteks lokal sekaligus
memperlihatkan bagaimana pesantren mampu mempertahankan tradisi di tengah

arus perubahan.

Sesuai dengan hasil wawancara yang peneliti lakukan, terdapat sejarah dari
Al Fattahiyah yang belum banyak diteliti. Dimulai dari madrasah kecil hingga
menjadi pondok pesantren yang memiliki lebih dari 1.000 santri. Berawal dari
sebuah TPQ yang bernama Miftahul Huda dan sebuah musala kecil di daerah
abangan desa ngranti kecamatan boyolangu terdapat cikal bakal berdirinya pondok
pesantren al fattahiyah. Seperti TPQ yang lainnya sebelum pondok pesantren
berdiri metode pendidikan yang digunakan adalah metode sorogan dengan iqro dan
diteruskan dengan ngaji kitab kuning. Pada tahun 2010 akhirnya pondok pesantren
al fattahiyah resmi berdiri namun dengan sistem pendidikan yang masih sama
dengan TPQ ditambah santri yang semakin banyak namun belum mewajibkan
adanya mukim di ponpes.!! Selang beberapa tahun berjalan dan juga semakin
banyaknya santri, tepat tahun 2014 didirkan SMP Al Fattahiyah sekaligus sebagai
lembaga formal pertama dalam naungan yayasan al fattahiyah. Mulai 2014 inilah,

santri diwajibkan mukim di pondok sekaligus tertatanya sistem pendidikan dengan

11 Wawancara dengan Sutari di Boyolangu Tulungagung.



adanya lembaga formal. Tepat pada tahun 2017 1JOB pendirian MA Al fattahiyah
sebagai jenjang lanjutan dari SMP turun, menjadikan lembaga formal di yayasan al

fattahiyah lengkap untuk mendukung kurikulum pendidikan 12 tahun belajar.?
B. Pertanyaan Penelitian
Berdasarkan konteks penelitian, peneliti mempunyai pertanyaan penelitian :

1. Bagaimana sejarah Pondok Pesantren Al Fattahiyah Ngranti Boyolangu
Tulungagung tahun 1994-20107?

2. Bagaimana perkembangan Pondok Pesantren Al Fattahiyah Ngranti
Boyolangu Tulungagung tahun 2010-2020?

3. Apa saja tradisi lokal yang terdapat di Pondok Pesantren Al Fattahiyah
Ngranti Boyolangu Tulungagung?

C. Tujuan Penelitian

1. Merekonstruksi sejarah dari Pondok Pesantren Al Fattahiyah di Desa
Ngranti Boyolangu Tulungagung

2. Merekontruksi perkembangan pendidikan Pondok Pesantren Al Fattahiyah

3. Menganalisis budaya lokal yang terdapat di Pondok Pesantren Al Fattahiyah
Ngranti Boyolangu Tulungagung

D. Manfaat Penelitian
Adapun kegunaan penelitian ini diharapkan bisa memberikan manfaat, baik

dari segi teoritis maupun praktis. Kegunaan dari penelitian ini sebagai berikut :

1. Secara akademis

12 Wawancara dengan Nasrul Aziz di Boyolangu Tulungagung.



Penelitian  diharapkan bisa memberikan  konstribusi  dalam
pengembangan kelimuan. Khususnya dalam upaya mengetahui dan
mendiskripsikan sejarah dan perkembangan pondok pesantren Al
Fattahiyah dan bisa menjadi salah satu rujukan bagi penelitian yang
akan datang yang mengkaji lebih luas mengenai sejarah pondok
pesantren khususon sejarah pondok pesantren di tulungagung.

Secara praktis

Bagi pimpinan pondok pesantren

Dari hasil penelitian ini diharapkan bisa digunakan sebagai bahan
masukan dan rujukan tentang sejarah kepesantrenan sekaligus
perkembangannya terutama di pondok pesantren al fattahiyah

Bagi santri

Diharpakan hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai sumber
informasi dalam mengetahui sejarah dan perkembangan di lingkungan
pondok pesatren al fattahiyah.

Bagi peneliti yang akan datang

Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai rujukan untuk melakukan
penelitian selanjutnya atau pengembangan peneltian sejarah dan
perkembangan pondok pesantren.

Bagi pembaca

Dapat dijadikan literature ilmiah terkait sejarah dan pondok pesantren al
fattahiyah.

Bagi kampus UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung



Dapat dijadikan sumber ilmiah untuk penelitian lanjutan yang lebih
mendalam dan komprehensif khususnya yang berkenaan dengan sejarah

dan perkembangan pondok pesantren.



