
1  

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

 

Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) merupakan lembaga 

konsultatif yang dibentuk berdasarkan Peraturan Bersama Menteri Agama 

dan Menteri Dalam Negeri No. 9 dan No. 8 Tahun 2006, dengan peran 

utama untuk membina kerukunan umat beragama serta menyelesaikan 

persoalan keagamaan di tingkat daerah.1 

Salah satu isu paling menonjol yang ditangani FKUB adalah konflik 

yang berkaitan dengan pendirian rumah ibadah, yang kerap kali memicu 

ketegangan sosial antarumat beragama. Hal tersebut kerap terjadi karena 

ketidaksepakatan masyarakat sekitar atau kekhawatiran akan dominasi 

agama tertentu di wilayah tertentu. 

Kelompok minoritas sering kali menghadapi kesulitan dalam 

menjalankan ibadah, terutama terkait dengan aturan pembangunan rumah 

ibadah. Persoalan ini sangat sensitif dan kompleks, karena pembangunan 

rumah ibadah berkaitan langsung dengan hak asasi manusia, yaitu 

kebebasan beragama. Sayangnya pembangunan rumah ibadah sering kali 

dianggap sebagai ancaman oleh kelompok mayoritas di suatu wilayah.2 

 
 

 

1 Deni Miharja and Mulyana Mulyana, “Peran FKUB Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan 

Di Jawa Barat,” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 3, no. 2 (2019): 129. 

2 Adon Nasrullah Jamaludin, “Konflik Dan Integrasi Pendirian Rumah Ibadah Di Kota Bekasi,” 

Socio Politica : Jurnal Ilmiah Jurusan Sosiologi 8, no. 2 (2018): hal.228, 

https://doi.org/10.15575/socio-politica.v8i2.3703. 

https://doi.org/10.15575/socio-politica.v8i2.3703


2  

 

Salah satu contoh nyata yang mencuat adalah kasus tersendatnya tiga 

pembangunan rumah ibadah di Tulungagung akibat penolakan warga 

setempat, penolakan tersebut menunjukkan bahwa toleransi antar umat 

beragama belum sepenuhnya terinternalisasi dalam kehidupan sosial 

masyarakat, terutama ketika berbicara tentang simbol-simbol keagamaan 

seperti rumah ibadah. 

Dengan adanya konflik tersebut, Forum Kerukunan Umat Beragama 

(FKUB) diharapkan menjadi lembaga yang dapat menjembatani konflik dan 

menjaga harmoni antar agama, terutama dalam hal penyelesaian konflik 

terkait pembangunan rumah ibadah. 

Sebagaimana pembentukan FKUB tertuang dalam Peraturan Bersama 

Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri No. 9 dan No. 8 Tahun 2006 

yang mengatur tugas pemerintah ditingkat daerah dalam membina 

kerukunan antar umat beragama. 3 

Namun, dalam kasus ini, peran FKUB dipertanyakan. Penolakan dari 

masyarakat terhadap pembangunan rumah ibadah menimbulkan 

kekhawatiran akan kemampuan FKUB dalam mengatasi konflik yang 

melibatkan agama, sosial dan politik. 

Salah satu faktor yang berperan dalam penolakan Pembangunan 

rumah ibadah adalah Surat Keputusan Bersama (SKB) 2 Menteri yang 

mengatur tentang pendirian rumah ibadah. Peraturan ini, jika dilihat dari 

 

 

3 Deni Miharja and Mulyana Mulyana, “Peran FKUB Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan 

Di Jawa Barat,” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 3, no. 2 (2019): hal.11. 



3  

 

sudut pandang pemerintah, aturan SKB 2 Menteri terkait pendirian rumah 

ibadah tahun 2006 dibuat untuk menjaga ketertiban umum. 

Pada dasarnya aturan ini merupakan prosedur administratif, sehingga 

selama persyaratan administratif dipenuhi dengan baik, seharusnya tidak 

ada konflik yang muncul. Namun, peraturan ini juga kerap menjadi alat 

legitimasi bagi kelompok-kelompok yang menolak pembangunan rumah 

ibadah, karena persyaratan yang sulit dipenuhi oleh kelompok minoritas.4 

Dalam perspektif teori multikulturalisme yang dikembangkan oleh 

Will Kymlicka sangat signifikan untuk memahami bagaimana FKUB 

menghadapi tantangan ini. Kymlicka menekankan pentingnya perlindungan 

hak-hak kelompok minoritas dalam masyarakat multikultural, terutama 

dalam konteks keberagaman budaya dan agama .5 

Konflik tersendatnya pembangunan rumah ibadah di Tulungagung ini 

memperlihatkan adanya ketidakseimbangan dalam pengakuan hak-hak ini, 

Di mana hak kelompok minoritas untuk mambangun rumah ibadah 

seringkali terbentur dengan resistensi mayoritas yang merasa terancam oleh 

kehadiran simbol-simbol negara lain. 

Dalam konteks ini, peran FKUB seharusnya tidak hanya sebagai 

mediator, tetapi juga sebagai institusi yang memperjuangkan keseimbangan 

hak antara kelompok mayoritas dan minoritas. FKUB juga memiliki tugas 

 

 

4 Nella Sumika Putri, “Pelaksanaan Kebebasan Beragama Di Indonesia (External Freedom) 

Dihubungkan Ijin Pembangunan Rumah Ibadah,” Jurnal Dinamika Hukum 11, no. 2 (2011): hal.236. 

5 Fidelis Solilit, “Konsep Multikulturalisme Will Kymlicka Bagi Kehidupan Bangsa Indosesia,” 

Fides et Ratio : Jurnal Teologi Kontekstual Seminari Tinggi St. Fransiskus Xaverius Ambon 7, no. 2 

(2022): hal.71, https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90. 

https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90


4  

 

untuk tidak hanya meredam konflik, tetapi juga memastikan bahwa hak-hak 

minoritas agama diakui dan dipenuhi tanpa menimbulkan gesekan atau 

problem yang lebih besar.6 

Karena penyelesaian konflik rumah ibadah membutuhkan pendekatan 

yang tidak hanya mengutamakan kepentingan mayoritas, tetapi juga 

mengakui hak-hak minoritas beragama untuk menjalankan ibadah sesuai 

dengan keyakinan mereka. 

Penelitian ini akan mengkaji bagaimana peran FKUB dalam 

penyelesaian konflik rumah ibadah di Tulungagung melalui pendekatan 

teori multikulturalisme Will Kymlicka. Dengan pendekatan ini, diharapkan 

penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam 

mengenai efektivitas peran FKUB dalam menjaga kerukunan umat 

beragama. 

Selain itu, penelitian ini juga berupaya untuk memahami sejauh mana 

FKUB berkontribusi dalam menjaga keharmonisan antar umat beragama, 

serta bagaimana perannya dalam dinamika yang mungkin muncul, terutama 

dalam menghadapi penolakan warga yang kerap melibatkan FKUB dalam 

proses dialog dan mediasi. 

Melalui penelitian ini, diharapkan kontribusi teoritis dan praktis dapat 

dihasilkan, sehingga FKUB dapat berfungsi lebih optimal dalam menjaga 

kerukunan antar umat beragama. Dengan demikian, hasil penelitian ini 

 

6 Rika Purwandari, Nurhaliza Aprilia, and Tomi Aziz Khan Sir, “Peran Forum Kerukunan Umat 

Beragama Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan,” JIE (Journal of Islamic Education) 7, no. 2 

(2022): hal. 200-201, https://doi.org/10.52615/jie.v7i2.261. 

https://doi.org/10.52615/jie.v7i2.261


5  

 

diharapkan dapat mendukung terciptanya kerukunan yang lebih baik di 

masyarakat, serta mengurangi potensi konflik yang mungkin terjadi di masa 

depan. Terutama dalam konteks konflik rumah ibadah yang sering kali 

muncul di berbagai daerah di Indonesia. 

B. Pertanyaan Penelitian 

 

1. Bagaimana peran FKUB dalam merespons dan menyelesaikan konflik 

Pembangunan rumah ibadah di Tulungagung, dan sejauh mana upaya 

mediasi FKUB mampu menjaga kerukunan antar umat beragama 

dalam konteks multikulturalisme? 

2. Apakah pendekatan yang dilakukan FKUB dalam penyelesaian 

konflik Pembangunan rumah ibadah sudah sejalan dengan prinsip- 

prinsip multikulturalisme Will Kymlicka, khususnya dalam 

melindungi hak-hak kelompok minoritas agama? 

C. Tujuan Penelitian 

 

3. Menganalisis peran FKUB dalam merespons dan menyelesaikan 

konflik Pembangunan rumah ibadah di Tulungagung. 

4. Menganalisis kesesuaian peran FKUB dalam penyelesaian konflik 

rumah ibadah dengan prinsip-prinsip multikulturalisme Will 

Kymlicka, khususnya terkait perlindungan hak-hak kelompok 

minoritas dalam Masyarakat multicultural. 



6  

 

D. Pemetaan Penelitian Terdahulu (Prior Research) 

 

Berikut ini adalah riset-riset terdahulu yang menjadi landasan penting 

dalam mengkaji konflik rumah ibadah serta Forum Kerukunan Umat 

Beragama (FKUB) dalam kerangka multikulturalisme. Penelitian-penelitian 

ini membantu menjaga relevansi dan kedalaman konteks dalam penelitian 

yang sedang dilakukan. 

Penelitian yang dilakukan oleh Ihsan Ali-Fauzi, Rudy Harisyah Alam, 

dan Samsul Rizal Panggabean (2009).7 Meneliti pola-pola konflik 

keagamaan di Indonesia sepanjang tahun 1990-2008 Penelitian ini meneliti 

pola-pola konflik di Indonesia yang terjadi antara tahun 1990 hingga 2008. 

Penelitian ini mengungkap bahwa dua pertiga dari konflik keagamaan 

yang terjadi selama periode tersebut ditangani secara damai, sedangkan 

sepertiga lainnya berujung pada kekerasan, namun konflik kekerasan masih 

banyak terjadi terutama pada masa transisi demokrasi. Penelitian ini penting 

karena menunjukkan bahwa peran lokal seperti FKUB seringkali terbentur 

oleh dominasi kelompok mayoritas dan dinamika politik lokal. 

Dalam penelitian Deni Miharja dan M. Mulyana8 yang berjudul 

“Peran FKUB dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan di Jawa Barat” 

Penelitiannya membahas secara khusus tentang peran FKUB di Jawa Barat. 

Penelitian ini menekankan tantangan struktural dan budaya yang dihadapi 

FKUB dalam beberapa kasus seperti konflik pembangunan rumah ibadah 

 

7 Ihsan Ali-Fauzi, Rudy Harisyah Alam, and Samsu Rizal Panggabean, “Pola-Pola Konflik 

Keagamaan Di Indonesia (1990-2008),” 2009, 1–55. 

8 Miharja and Mulyana, “Peran FKUB Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan Di Jawa Barat.” 



7  

 

Ahmadiyah. Dalam penelitiannya penulis membahas tentang peran FKUB 

dalam menyelesaikan konflik, di mana hal tersebut memperkuat pentingnya 

kajian terhadap efektivitas peran FKUB di tingkat lokal. 

Penelitian Rizal Pangabean dan Ihsan Ali-Fauzi9 Judul Penelitian 

“Pemolisian Konflik Keagamaan di Indonesia” Penelitian ini berfokus pada 

bagaimana kepolisian menangani konflik keagamaan, penelitian ini juga 

menyoroti interaksi antara kepolisian, masyarakat, dan FKUB dalam 

mengelola konflik. 

Meskipun fokus utama pada instuisi kepolisian, penelitian ini 

memperlihatkan keterbatasan FKUB yang serupa dalam menyelesaikan 

konflik rumah ibadah karena lemahnya perlindungan hukum terhadap 

kelompok minoritas. Hal ini memberikan gambaran penting tentang posisi 

FKUB dalam jaringan penanganan konflik yang lebih luas. 

Penelitian Lukman Hakim (2018)10 Penelitian ini mengkaji strategi 

komunikasi lintas agama oleh FKUB Surabaya. Pendekatan budaya dan 

sosial menjadi kunci keberhasilan FKUB membangun kerja sama antar umat 

beragama. 

Penelitian ini cukup relevan karena sama-sama membahas peran 

FKUB dalam menyelesaikan konflik rumah ibadah, namun perbedaannya 

terletak pada fokus yang akan dikaji mengenai perspektif multikulturalisme 

Will Kymlicka, yang menekankan pengakuan hak-hak minoritas agama. 

 

9 Samsu Rizal Panggabean and Ihsan Ali-Fauzi, Pemolisian Konflik Keagamaan Di Indonesia, 2014. 

10 A Lukman Hakim, “Strategi Komunikasi Lintas Agama FKUB Surabaya Dalam Menangani 

Konflik,” Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 1, no. 1 (2018): 19–34, 

https://doi.org/10.31538/almada.v1i1.129. 



8  

 

Penelitian oleh Any Suryawati dan Martika Dini Syaputri (2022)11 

Judul Penelitian “Intoleransi Dalam Pembangunan Rumah Ibadah 

Berdasarkan Hak Konstitusional Warga Negara” Penelitian ini menyoroti 

aspek intoleransi dalam pembangunan rumah ibadah. Mereka menunjukkan 

bagaimana Peraturan Bersama Menteri justru kerap dijadikan alat pembatas 

oleh kelompok mayoritas, sementara FKUB tidak cukup kuat dalam 

menengahi. Kajian ini menekankan pentingnya mengevaluasi regulasi yang 

membatasi kebebasan beragama. 

Penelitian Nella Sumika Putri (2011)12 Penelitian ini berfokus pada 

pelaksanaan kebebasan beragama dalam kaitannya dengan perizinan rumah 

ibadah. membahas terkait pelaksanaan kebebasan beragama di Indonesia, 

khususnya dalam konteks pembangunan rumah ibadah. Penulis 

menguraikan peran negara dalam melindungi kebebasan beragama 

sekaligus memberlakukan pembatasan melalui regulasi seperti SKB 2 

Menteri 2006. 

Penelitian ini menyoroti bagaimana kebijakan tersebut sering menjadi 

hambatan bagi kelompok minoritas dalam mendirikan rumah ibadah, yang 

kemudian berpotensi memicu konflik sosial. Toleransi antar umat beragama 

menjadi kunci dalam menjaga kerukunan, namun konflik terkait izin 

 

 
 

 

11 Nany Suryawati and Martika Dini Syaputri, “Intoleransi Dalam Pembangunan Rumah Ibadah 

Berdasarkan Hak Konstitusional Warga Negara,” Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia 4, no. 3 

(2022): 433–46, https://doi.org/10.14710/jphi.v4i3.433-446. 

12 Nella Sumika Putri, “Pelaksanaan Kebebasan Beragama Di Indonesia (External Freedom) 

Dihubungkan Ijin Pembangunan Rumah Ibadah.” 



9  

 

pembangunan rumah ibadah menunjukkan bahwa kerukunan tersebut masih 

rentan. 

Penelitian ini juga menekankan perlunya kerjasama antara 

pemerintah, pemuka agama, dan masyarakat untuk mengatasi ketegangan 

akibat masalah perizinan tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

regulasi yang ada masih membatasi kebebasan beragama, terutama bagi 

kelompok minoritas, dan diperlukan langkah-langkah lebih lanjut untuk 

menciptakan kebijakan yang lebih inklusif dan tidak diskriminatif. 

Penelitian ini lebih fokus pada regulasi negara tanpa menggunakan 

kerangka teori. Namun ada beberapa kesamaan yaitu keduanya sama-sama 

membahas konflik yang berkaitan dengan izin Pembangunan rumah ibadah, 

yang ke dua penelitian ini sepakat bahwa menjaga kerukunan antar umat 

beragama merupakan hal yang krusial dalam konteks Pembangunan rumah 

ibadah, dan peran pemerintah sangat penting dalam mengatur hal ini. 

Penelitian Aresta Zana Ayunda, dkk (2022)13 Judul Penelitian 

“Tantangan Multikulturalisme di Indonesia: Menyoal Relasi Agama dan 

Ruang Publik” Penelitian ini mengkaji tentang tantangan multikulturalisme 

di Indonesia, khususnya terkait hubungan antara agama dan ruang publik. 

Fokus utamanya terdapat pada suatu konflik yang muncul dari 

perbedaan agama di ruang publik, dan bagaimana media sosial sering 

memperburuk masalah tersebut. Hasil penelitian ini menemukan bahwa 

 

 

13 Aretsa Zana Ayunda et al., “Tantangan Multikulturalisme Di Indonesia: Menyoal Relasi Agama Dan 

Ruang Publik,” Alsys 2, no. 1 (2022): 1–18, https://doi.org/10.58578/alsys.v2i1.138. 



10  

 

tantangan multikulturalisme di Indonesia sangat terkait dengan relasi agama 

dan ruang publik. 

Konflik antarumat beragama sering kali disebabkan oleh 

ketidakmampuan sebagian masyarakat untuk menerima perbedaan agama. 

Faktor lain yang memperparah konflik adalah penyalahgunaan media sosial 

untuk menyebarkan informasi yang belum terverifikasi, yang memperburuk 

ketegangan di masyarakat. 

Pada artikel ini lebih menyoroti tantangan umum dalam ruang publik 

tanpa menyoroti peran spesifik FKUB. Sedangkan dalam persamaannya 

keduanya mengeksplorasi bagaimana keragaman agama di Indonesia 

mempengaruhi kehidupan sosial dan pentingnya peran institusi dalam 

menjaga kerukunan. 

Penelitian Sugeng, Naupal, LG. Saraswati, Abby Gina Boang Manalu 

(2023)14 Penelitian ini mengangkat rekognisi budaya dan multikulturalisme 

dalam konteks Bhineka Tunggal Ika dan Pancasila. Fokus artikel ini pada 

politik rekognisi menunjukkan bahwa multikulturalisme di Indonesia 

bersifat dinamis, di mana Pancasila berfungsi sebagai imajinasi sosial untuk 

menciptakan masyarakat yang inklusif dan harmonis. 

Penelitian ini sejalan dengan pendekatan Will Kymlicka dalam 

memahami keragaman dan perlunya kebijakan pengakuan. Penelitian ini 

tidak berfokus pada lembaga keagamaan atau penyelesaian konflik rumah 

 

14 Lg. Saraswarti dan abby Gina Boang Manalu Sugeng, Naupal, “Saraswati, L. G., & Manalu, A. G. 

B. (2023). Rekognisi Keragaman Budaya Dan Multikulturalisme Bhineka Tunggal Ika. Krtha 

Bhayangkara, 17(2), 273-296.,” Jurnal : Krtha Bhayangkara 17, no. 2 (2023): 273–96. 



11  

 

ibadah, namun penelitian ini lebih luas pada keragaman budayanya. 

Persamaannya, keduanya membahas tentang bagaimana negara dapat 

memfasilitasi keragaman melalui rekognisi budaya. 

Penelitian Efit Fitria Agustianty (2017)15 Penelitian ini membahas 

multikulturalisme sebagai pendekatan integrasi nasional. Peneliti menyoroti 

bahwa multikulturalisme dapat menjadi solusi dalam meredam konflik 

sosial dan agama, sekaligus memperkuat identitas kebangsaan di Tengah 

keragaman. 

Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa multikulturalisme di 

Indonesia tidak hanya menjadi pendekatan untuk mengelola keragaman, 

tetapi juga sebagai kebijakan nasional yang berperan dalam menjaga 

integrasi bangsa. 

Berdasarkan rangkaian penelitian diatas, dapat disimpulkan bahwa 

kajian-kajian terdahulu menunjukkan kesamaan dalam hal yang berfokus 

pada konflik rumah ibadah, peran FKUB, dan pentingnya pengelolaan 

keagamaan melalui pendekatan multikulturalisme. 

Namun, penelitian ini berbeda dengan yang telah ada karena secara 

khusus mengeksplorasi peran FKUB dalam menangani konflik rumah 

ibadah melalui pendekatan teori Multikulturalisme Will Kymlicka. Fokus 

penelitian diarahkan pada bagaimana pengakuan terhadap kelompok 

minoritas agama dapat diwujudkan dalam kebijakan dan praktik FKUB di 

 

 

15 Efit Fitria Agustianty, “Multikulturalisme Di Indonesia,” Journal of Physics A: Mathematical and 

Theoretical 44, no. 8 (2011): 1–7. 



12  

 

tingkat lokal, serta bagaimana pendekatan multikulturalisme dapat 

memberikan solusi atas konflik yang berakar pada ketimpangan kekuasaan 

antar kelompok agama. 

E. Kerangka Teoritik Penelitian (Perspektif) 

 

1. Multikulturalisme 

 

Secara etimologis, multikulturalisme berasal dari kata "multi" yang 

berarti banyak, "kultur" yang berarti budaya, dan "isme" yang 

menunjukkan paham atau aliran. Pada intinya, istilah ini mengandung 

pengakuan terhadap martabat setiap individu yang hidup dalam 

komunitas dengan budaya masing-masing.16 

Istilah multikulturalisme mulai dikenal luas di Kanada pada tahun 

1950-an, dan berakar dari kata "multicultural" yang digunakan oleh 

surat kabar-surat kabar di sana untuk menggambarkan masyarakat 

Montreal yang kaya akan keragaman budaya dan bahasa. 

Konsep ini muncul sebagai respons terhadap kebutuhan manusia 

untuk diakui dalam identitas mereka yang beragam, sekaligus 

menegaskan pentingnya mengakui dan menghargai pluralisme budaya 

sebagai bagian dari kehidupan bersama. Multikulturalisme mengajak 

kita untuk melihat keragaman bukan sebagai penghalang, melainkan 

sebagai kekuatan yang memperkaya masyarakat.17 

 

 

16 Sardi. Sardi, Hadion Wijoyo, and Suherman Suherman, “Pluralisme Dan Multikulturalisme 

Dalam Agama Buddha,” Jurnal Ilmu Agama Dan Pendidikan Agama Buddha 3, no. 1 (2021): hal.3. 

17 Ana Irhandayaningsih, “Kajian Filosofis Terhadap Multikulturalisme Indonesia,” Jurnal 

Humanika 15, no. 9 (2012): hal.4. 



13  

 

Multikulturalisme di Indonesia umumnya dipahami secara positif 

oleh masyarakat, sejalan dengan realitas keberagaman yang ada. 

Multikulturalisme yang paling umum dipahami oleh masyarakat adalah 

dalam bentuk deskriptif, yang menggambarkan kenyataan keberagaman 

budaya dalam kehidupan sehari-hari di tengah masyarakat.18 

Selain itu, terdapat juga multikulturalisme normatif, yang berfungsi 

sebagai dukungan positif dan perayaan terhadap keragaman dalam 

komunitas. Konsep ini berakar pada hak setiap kelompok untuk 

dihargai dan diakui, serta pada manfaat yang dapat diperoleh dari 

masyarakat yang kaya akan keragaman moral dan budaya. 

Multikulturalisme normatif bukan sekadar gagasan, tetapi 

memerlukan kebijakan yang disusun dengan kesadaran, terarah, dan 

terencana dari pemerintah dan elemen masyarakat untuk 

mewujudkannya. Meskipun demikian, tantangan dalam implementasi 

multikulturalisme normatif sering muncul, seperti adanya diskriminasi 

atau pengabaian terhadap kelompok tertentu.19 

Penolakan Pembangunan rumah ibadah contohnya, Hal ini 

menunjukkan bahwa mengakui keragaman saja tidak cukup, diperlukan 

upaya yang konsisten dan kolaboratif untuk memastikan bahwa semua 

suara didengar dan dihargai. Tanpa pendekatan yang inklusif, harapan 

 

 

18 Ibid., hal.2. 

19 Ibid., hal.2. 



14  

 

akan terciptanya masyarakat yang harmonis dan saling menghormati 

dapat sulit dicapai. 

Paham multikulturalisme muncul dari kebutuhan untuk mengakui 

keberagaman budaya yang menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari 

banyak negara, termasuk Indonesia. Lebih dari sekadar konsep, 

multikulturalisme adalah sebuah ideologi yang menekankan pentingnya 

menghargai kesetaraan dan martabat setiap individu, terlepas dari latar 

belakang budaya mereka.20 

Melalui sistem sosial yang mencerminkan nilai-nilai budaya, 

multikulturalisme berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan 

berbagai kelompok masyarakat, membimbing mereka dalam hidup 

bersama secara harmonis. Ideologi ini mengajak kita untuk merayakan 

perbedaan sebagai kekuatan yang memperkaya kehidupan manusia, 

memperkuat persatuan, dan memperjuangkan kemanusiaan dalam 

setiap aspek kehidupan sehari-hari.21 

Dalam konteks ini, multikulturalisme adalah konsep yang 

memberikan pengakuan dan legitimasi terhadap keberagaman budaya. 

Ini menegaskan bahwa perbedaan budaya merupakan hal yang sah dan 

layak dihargai, serta mendorong masyarakat untuk merangkul 

keragaman sebagai bagian integral dari kehidupan bersama. Konsep ini 

menekankan  pentingnya  menghormati  dan  menerima  perbedaan 

 

 

20 Ibid., hal.5. 

21 Ibid., hal. 5. 



15  

 

budaya, terutama dari kelompok minoritas, agar identitas mereka 

diakui.22 

2. Multikulturalism Will Kymlicka 

 

Will Kymlicka lahir pada tahun 1962, merupakan filsuf politik asal 

Kanada yang terkenal karena kontribusinya dalam bidang 

multikulturalisme, khususnya melalui karyanya “Multicultural 

Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights” (1995).23 

Kymlicka meraih gelar B.A dalam filsafat dan politik dari Queen’s 

University pada tahun 1987. Ia menjabat sebagai Ketua Riset Kanada 

dalam Filsafat Politik di Queen’s University di Kingston dan 

merupakan professor filsafat di universitas tersebut.24 

Will Kymlicka dikenal sebagai tokoh yang sangat mendalami 

pemikiran tentang multikulturalisme. Ia meyakini bahwa di zaman 

modern ini, tidak ada negara yang benar-benar memiliki budaya yang 

seragam. Menurutnya, hampir semua negara sekarang dihuni oleh 

beragam kelompok etnis dan budaya. Karena itulah, negara-negara 

modern cenderung bersifat multikultural.25 

22 Solilit, Fidelis. “Konsep Multikulturalisme Will Kymlicka Bagi Kehidupan Bangsa Indosesia.” 

Fides et Ratio : Jurnal Teologi Kontekstual Seminari Tinggi St. Fransiskus Xaverius Ambon 7, no. 2 

(2022): hal.71. https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90. 

23 Fidelis Solilit, “Konsep Kebebasan Menurut Will Kymlicka,” Proceedings of The National 

Conference on Indonesian Philosophy and Theology 2, no. 2 (2024): hal.509, 

https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518. 

24 Ibid., hal.509. 

25 Ibid., hal.507. 

https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90
https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518


16  

 

Multikulturalisme menurut Will Kymlicka adalah sebuah 

pandangan  yang  berupaya  untuk  memastikan  setiap  individu 

diperlakukan secara adil, baik berdasarkan hak-hak mereka sebagai 

individu maupun sebagai anggota kelompok.26 

Sejalan dengan konteks tersebut, dalam pandangannya, Kymlicka 

menekankan bahwa keadilan tidak hanya berkaitan dengan hak-hak 

individual yang bersifat universal, tetapi juga mencakup pengakuan atas 

hak-hak kelompok yang memungkinkan individu untuk 

mengekspresikan identitas budaya mereka.27 

Kymlicka dianggap sebagai salah satu pemikir awal yang berhasil 

menjelaskan secara sistematis pentingnya perlindungan terhadap hak- 

hak kelompok minoritas dalam kerangka negara yang multikultural28 

Kymlicka berargumen bahwa dalam masyarakat multikultural, 

perbedaan budaya harus dihormati dan didukung, bukan diabaikan atau 

ditekan.29 

Ia menekankan pentingnya toleransi terhadap perbedaan dan 

memastikan bahwa kesetaraan tidak hanya dipahami sebagai kesetaraan 

formal, tetapi juga sebagai kesetaraan substantif, di mana setiap 

 

26 Solilit, Fidelis. “Konsep Multikulturalisme Will Kymlicka Bagi Kehidupan Bangsa Indosesia.” 

Fides et Ratio : Jurnal Teologi Kontekstual Seminari Tinggi St. Fransiskus Xaverius Ambon 7, no. 2 

(2022): hal.71. https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90. 

27 Ibid., hal.71. 

28 Fidelis Solilit, “Konsep Kebebasan Menurut Will Kymlicka,” Proceedings of The National 

Conference on Indonesian Philosophy and Theology 2, no. 2 (2024): hal.507, 

https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518. 

29 Kardianus Manfour, “Konsep Liberalisme Will Kymlicka Dalam Masyarakat Multikultural Dan 

Relevansinya Untuk” 2 (2022): hal. 94, https://doi.org/10.21460/aradha.2022.22.786. 

https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90
https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518


17  

 

individu dan kelompok memiliki kesempatan yang sama untuk 

berkembang dalam masyarakat.30 

Dalam hal ini, Kymlicka memperkenalkan konsep "hak-hak 

kelompok" (group-differentiated rights) yang memungkinkan minoritas 

budaya atau kelompok etnis tertentu untuk mendapatkan pengakuan 

dan perlindungan khusus.31 

Melalui pendekatan ini, Kymlicka berupaya mengharmoniskan 

antara hak-hak individu dan hak-hak kelompok, dengan tetap 

menjunjung tinggi nilai-nilai demokrasi dan hak asasi manusia. Ini 

berarti bukan mengurangi hak-hak individu, tetapi justru 

memperkuatnya dalam konteks keberagaman.32 

Toleransi dan kesetaraan, bagi Kymlicka, tidak cukup hanya 

diwujudkan dalam bentuk perlakuan yang sama bagi semua orang, 

melainkan juga dalam bentuk penghormatan terhadap perbedaan- 

perbedaan kultural yang ada.33 

Karena itu, kebijakan multikulturalisme yang ia dukung bertujuan 

untuk menciptakan ruang di mana kelompok-kelompok minoritas dapat 

30 Sokhi Huda, “Problem Semantis Dan Solusi Pemahaman Multikulturalisme, Interkulturalisme, 

Dan Cross-Cultural,” Jurnal Masyarakat Dan Budaya 22, no. 3 (2020): hal.239, 

https://doi.org/10.14203/jmb.v22i3.1060. 

31 Aimmatul Alawiyah, "Larangan Aktivitas Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) di Jawa Timur 

dalam Perspektif External Protection dan Internal Restriction Will Kymlicka,” Religió Jurnal Studi 

Agama-agama 6, no.1, (2016): Hal. 3, https://doi.org/10.15642/religio.v6i1.607. 

32 Hery Herjawan and Herdito Sandi Pratama, “Refleksi Kritis Pandangan Will Kymlicka Dan 

Perlindungan Hukum Terhadap Hak Minoritas Orang Asli Papua,” Binamulia Hukum 13, no. 1 

(2024): hal. 126, https://doi.org/10.37893/jbh.v13i1.706. 

33 Budi Sirait, “Ancaman Diskriminasi Minoritas Dan Hilangnya Multikulturalisme Di Indonesia: 

Studi Kasus Penutupan Gki Yasmin Bogor,” Politika: Jurnal Ilmu Politik 10, no. 1 (2019): hal. 31, 

https://doi.org/10.14710/politika.10.1.2019.28-39. 

https://doi.org/10.15642/religio.v6i1.607


18  

 

mempertahankan identitas budaya mereka, sekaligus memastikan 

bahwa semua warga negara tetap memiliki akses yang setara terhadap 

kesempatan dan hak-hak dasar34. 

Kymlicka juga menekankan bahwa negara tidak cukup hanya 

membiarkan keberagaman berjalan begitu saja, tapa pendampingan atau 

dukungan yang nyata. Negara justru punya tanggung jawab untuk 

terlibat secara aktif dalam menjaga dan mendukung kelompok- 

kelompok minoritas agar mereka bisa tetap mempertahankan 

budayanya.35 

Dalam konteks multikulturalisme yang dikemukakan oleh Will 

Kymlicka, isu tersendatnya pembangunan tiga rumah ibadah di 

Tulungagung dapat dilihat sebagai salah satu contoh konkret di mana 

hak-hak kelompok minoritas belum diakui atau diperlakukan secara 

adil. 

Kymlicka menekankan pentingnya hak-hak kelompok untuk 

menjaga identitas budaya mereka, yang dalam hal ini dapat dikaitkan 

dengan kebebasan beragama dan hak untuk membangun tempat ibadah. 

Tersendatnya pembangunan rumah ibadah ini menunjukkan adanya 

tantangan dalam mewujudkan prinsip kesetaraan dan toleransi yang 

digarisbawahi oleh Kymlicka. 

 

 

 

34 Rahman, et al, "Penanaman Nilai – Nilai Pendidikan Multikultural Bagi Pendidik," Jurnal 

Literasiologi 7, no. 3, (2021): Hal. 98, 10.47783/literasiologi.v7i3.319 

35 Will Kymlicka, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory Of Minority Rights (New York: 

Oxford University Press Inc., New York, 1995). Hal. 6 

https://dx.doi.org/10.47783/literasiologi.v7i3.319


19  

 

Menurut teori Kymlicka, masalah seperti ini dapat muncul ketika 

hak-hak individu dan kelompok, terutama kelompok minoritas, tidak 

mendapatkan pengakuan atau perlindungan yang memadai dalam 

praktik sosial dan kebijakan publik. 

Jika dalam kasus tersendatnya pembangunan gereja di 

Tulungagung, hambatan ini muncul akibat adanya ketidaksetaraan 

akses atau penolakan dari sebagian masyarakat, hal ini menunjukkan 

bahwa prinsip toleransi yang dikedepankan oleh Kymlicka belum 

diterapkan secara optimal. Kymlicka juga menekankan bahwa 

kebijakan publik harus inklusif terhadap semua kelompok masyarakat, 

termasuk dalam hal kebebasan beragama.36 

Penundaan pembangunan rumah ibadah bisa dilihat sebagai 

pelanggaran terhadap hak-hak kelompok yang berupaya untuk 

mengekspresikan identitas religius mereka secara bebas dan damai. Ini 

menghambat terciptanya keadilan yang memperhatikan hak-hak 

kelompok sebagaimana ditekankan dalam pandangan multikulturalisme 

Kymlicka. 

Dengan demikian, penyelesaian atas tersendatnya pembangunan 

rumah ibadah ini memerlukan penerapan kebijakan yang 

mencerminkan penghormatan terhadap keberagaman agama dan 

budaya,  serta  jaminan  kesetaraan  bagi  semua  kelompok  untuk 

 

36 Fidelis Solilit, “Konsep Kebebasan Menurut Will Kymlicka,” Proceedings of The National 

Conference on Indonesian Philosophy and Theology 2, no. 2 (2024): hal.511, 

https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518. 



20  

 

menjalankan hak-hak mereka, termasuk dalam hal pendirian tempat 

ibadah.37 

Multikulturalisme, seperti yang diadvokasi oleh Kymlicka, 

menuntut agar masyarakat dan pemerintah tidak hanya menjamin 

kebebasan individu, tetapi juga memastikan bahwa kelompok- 

kelompok dengan identitas berbeda dapat hidup berdampingan dengan 

damai dan adil. 

F. Metode Penelitian 

 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif 

deskriptif dengan pendekatan studi lapangan dan pustaka. Alasan 

menggunakan pendekatan ini adalah untuk mengetahui secara mandalam 

bagaimana peran FKUB dalam menjaga kerukunan antar umat beragama 

melalui penyelesaian konflik rumah ibadah, dangan melihatnya dari sudut 

pandang teori multikulturalisme. 

Untuk itu, peneliti memerlukan narasumber yang terlibat langsung 

dalam proses mediasi konflik keagamaan dan tokoh-tokoh agama yang 

menjadi bagian dari dinamika sosial tersebut. Penelitian ini juga melibatkan 

studi pustaka untuk menguatkan data lapangan. Berikut ini adalah alur 

dalam pengelolaan metode penelitian ini: 

1. Pemilihan Lokasi dan Subjek Penelitian 

Peneliti memilih lokasi yang pernah mengalami konflik terkait 

pendirian rumah ibadah, seperti adanya penyendatan pembangunan gereja 

di Ds. Moyoketen Boyolangu Tulungagung. 

37 Ni Wayan Sridiani Hilman Prayuda, Imam alfurqan, “Tanggung Jawab Negara Dalam Pemenuhan 

Hak Kebebasan Beragama Dan Berkeyakinan Bagi Penganut Aliran Kepercayaan Di Indonesia,” 

Kajian Hukum & Keadilan 7 No. 2 (2023): hal.238. 



21  

Subjek penelitian terdiri dari anggota FKUB, tokoh agama, serta tokoh 

masyarakat yang terlibat dalam proses mediasi atau penyelesaian 

konflik. Pemilihan lokasi dan subjek ini bertujuan untuk menggali 

praktik nyata peran FKUB dalam menangani konflik serta memahami 

tantangan-tantangan yang dihadapi dalam konteks masyarakat 

multikultural. 

2. Pengumpulan Data 

 

Untuk mendapatkan data yang relevan dan mendalam, peneliti 

menggunakan teknik wawancara mendalam, obeservasi, dan 

dokumentasi. 

a. Wawancara dilakukan kepada dua kelompok utama, yakni 

FKUB sebagai pelaku langsung mediasi dan tokoh agama atau 

masyarakat yang pernah terlibat dalam konflik atau proses 

penyelesaiannya. Wawancara ini berfokus pada peran FKUB, 

bentuk mediasi yang dilakukan, tantangan yang dihadapi, serta 

bagaimana nilai-nilai multikulturalisme yang diterapkan dalam 

praktik. 

b. Observasi dilakukan terhadap kegiatan-kegiatan FKUB, baik 

yang bersifat formal (rapat, mediasi, dialog lintas agama) 

maupun non formal (kunjungan sosial dan kerjasama antar 



22  

 

umat). Observasi ini membantu peneliti melihat secara 

langsung dinamika dan interaksi antar kelompok agama. 

c. Dokumentasi dilakukan untuk mengumpulkan catatan, laporan 

kegiatan, berita media, serta dokumen internal FKUB yang 

relevan dengan kasus-kasus konflik rumah ibadah. 

Dokumentasi juga mencakup rekaman wawancara dan foto 

kegiatan sebagai data pelengkap. 

3. Analisis Data 

 

Data kualitatif yang diperoleh dari hasil wawancara, observasi, dan 

dokumentasi akan dianalisis menggunakan metode analisis 

tematik. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 

mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan peran 

FKUB dan nilai-nilai multikulturalisme. Hasil temuan kemudian 

dibandingkan dan ditafsirkan berdasarkan teori multikulturalisme 

Will Kymlicka untuk melihat apakah FKUB telah menjalankan 

peran pengakuan terhadap kelompok minoritas secara adil. 

G. Sistematika Pembahasan 

 

Peneliti menyusun sistematika pembahasan penelitian ini secara 

deskriptif mendalam (thick description) untuk menjawab pertanyaan utama 

yang telah dirumuskan: 

5. Bagaimana peran FKUB dalam merespons dan menyelesaikan konflik 

Pembangunan rumah ibadah di Tulungagung, dan sejauh mana upaya 



23  

 

mediasi FKUB mampu menjaga kerukunan antar umat beragama 

dalam konteks multikulturalisme? 

6. Apakah pendekatan yang dilakukan FKUB dalam penyelesaian 

konflik Pembangunan rumah ibadah sudah sejalan dengan prinsip- 

prinsip multikulturalisme Will Kymlicka, khususnya dalam 

melindungi hak-hak kelompok minoritas agama? 

Agar tersusun penelitian ini, maka penulis Menyusun sistematika 

pembahasan sebagai berikut: 

1. Bab I: Pendahuluan. Yang meliputi; Konteks penelitian, Pertanyaan 

peneliitian dan Tujuan penelitian, Prior research, Kerangka teoritik 

penelitian dan Metode penelitian. 

2. Bab II: Tinjauan Pustaka 

 

Bab ini berisi deskripsi holistik dan integratif mengenai data dan 

literatur yang didialektikakan dengan penelitian-penelitian terdahulu 

serta teori multikulturalisme Will Kymlicka. Di sini, pertanyaan 

penelitian pertama, yakni "Bagaimana perspektif multikulturalisme 

Will Kymlicka dapat diterapkan untuk memahami peran FKUB dalam 

menyelesaikan konflik rumah ibadah?" akan dijawab. Kajian literatur 

akan menggabungkan pemahaman tentang teori multikulturalisme, 

kerukunan beragama di Indonesia, serta studi terdahulu yang 

membahas peran institusi keagamaan dalam mediasi konflik. 

Persamaan dan perbedaan dengan penelitian sebelumnya akan 

dipaparkan untuk menunjukkan keunikan penelitian ini. 



24  

 

3. Bab III: Pembahasan 

 

Bab ini menguraikan hasil analisis secara mendalam mengenai 

bagaimana FKUB berperan dalam merawat kerukunan beragama 

melalui penyelesaian konflik rumah ibadah. Data-data penelitian akan 

dianalisis dalam dialektika dengan perspektif multikulturalisme Will 

Kymlicka, menjawab pertanyaan kedua: "Bagaimana FKUB dapat 

berfungsi sebagai mediator yang efektif dalam menghadapi konflik 

rumah ibadah, sambil memperhatikan hak-hak kelompok minoritas?" 

Di sini, data empiris terkait proses mediasi, interaksi antar kelompok, 

serta dinamika yang terjadi di lapangan akan dijelaskan secara 

komprehensif. 

4. Bab IV: Simpulan dan Rekomendasi 

 

Bab terakhir ini menyajikan kesimpulan dari penelitian yang berkaitan 

langsung dengan rumusan masalah dan pertanyaan penelitian. 

Kesimpulan akan merangkum bagaimana peran FKUB dalam 

merawat kerukunan beragama melalui penyelesaian konflik rumah 

ibadah, serta evaluasi efektivitasnya dalam konteks multikulturalisme 

Will Kymlicka. Selain itu, rekomendasi praktis bagi FKUB dan 

pengambil kebijakan akan diberikan, dengan harapan dapat 

meningkatkan fungsi FKUB dalam mengatasi konflik beragama di 

Indonesia. Saran untuk penelitian lebih lanjut juga akan diuraikan, 

agar dapat memberikan kontribusi berkelanjutan dalam menjaga 

kerukunan beragama dan mengurangi potensi konflik di masa depan. 



25  

 

Sistematika pembahasan ini dirancang untuk memberikan gambaran 

yang jelas dan terstruktur tentang bagaimana penelitian ini akan dilakukan, 

serta bagaimana pertanyaan penelitian dijawab secara komprehensif melalui 

pendekatan deskriptif dan analisis teoretik. 


	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Konteks Penelitian
	B. Pertanyaan Penelitian
	C. Tujuan Penelitian
	D. Pemetaan Penelitian Terdahulu (Prior Research)
	E. Kerangka Teoritik Penelitian (Perspektif)
	F. Metode Penelitian
	1. Pemilihan Lokasi dan Subjek Penelitian
	2. Pengumpulan Data
	3. Analisis Data

	G. Sistematika Pembahasan


