BAB |
PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian

Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) merupakan lembaga
konsultatif yang dibentuk berdasarkan Peraturan Bersama Menteri Agama
dan Menteri Dalam Negeri No. 9 dan No. 8 Tahun 2006, dengan peran
utama untuk membina kerukunan umat beragama serta menyelesaikan
persoalan keagamaan di tingkat daerah.!

Salah satu isu paling menonjol yang ditangani FKUB adalah konflik
yang berkaitan dengan pendirian rumah ibadah, yang kerap kali memicu
ketegangan sosial antarumat beragama. Hal tersebut kerap terjadi karena
ketidaksepakatan masyarakat sekitar atau kekhawatiran akan dominasi
agama tertentu di wilayah tertentu.

Kelompok minoritas sering kali menghadapi kesulitan dalam
menjalankan ibadah, terutama terkait dengan aturan pembangunan rumah
ibadah. Persoalan ini sangat sensitif dan kompleks, karena pembangunan
rumah ibadah berkaitan langsung dengan hak asasi manusia, Yaitu
kebebasan beragama. Sayangnya pembangunan rumah ibadah sering kali

dianggap sebagai ancaman oleh kelompok mayoritas di suatu wilayah.?

! Deni Miharja and Mulyana Mulyana, “Peran FKUB Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan
Di Jawa Barat,” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 3, no. 2 (2019): 129.

2 Adon Nasrullah Jamaludin, “Konflik Dan Integrasi Pendirian Rumah Ibadah Di Kota Bekasi,”
Socio  Politica : Jurnal Ilmiah Jurusan Sosiologi 8, mno. 2 (2018): hal.228,
https://doi.org/10.15575/socio-politica.v8i2.3703.


https://doi.org/10.15575/socio-politica.v8i2.3703

Salah satu contoh nyata yang mencuat adalah kasus tersendatnya tiga
pembangunan rumah ibadah di Tulungagung akibat penolakan warga
setempat, penolakan tersebut menunjukkan bahwa toleransi antar umat
beragama belum sepenuhnya terinternalisasi dalam kehidupan sosial
masyarakat, terutama ketika berbicara tentang simbol-simbol keagamaan
seperti rumah ibadah.

Dengan adanya konflik tersebut, Forum Kerukunan Umat Beragama
(FKUB) diharapkan menjadi lembaga yang dapat menjembatani konflik dan
menjaga harmoni antar agama, terutama dalam hal penyelesaian konflik
terkait pembangunan rumah ibadah.

Sebagaimana pembentukan FKUB tertuang dalam Peraturan Bersama
Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri No. 9 dan No. 8 Tahun 2006
yang mengatur tugas pemerintah ditingkat daerah dalam membina
kerukunan antar umat beragama. 3

Namun, dalam kasus ini, peran FKUB dipertanyakan. Penolakan dari
masyarakat terhadap pembangunan rumah ibadah menimbulkan
kekhawatiran akan kemampuan FKUB dalam mengatasi konflik yang
melibatkan agama, sosial dan politik.

Salah satu faktor yang berperan dalam penolakan Pembangunan
rumah ibadah adalah Surat Keputusan Bersama (SKB) 2 Menteri yang

mengatur tentang pendirian rumah ibadah. Peraturan ini, jika dilihat dari

® Deni Miharja and Mulyana Mulyana, “Peran FKUB Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan
Di Jawa Barat,” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 3, no. 2 (2019): hal.11.



sudut pandang pemerintah, aturan SKB 2 Menteri terkait pendirian rumah
ibadah tahun 2006 dibuat untuk menjaga ketertiban umum.

Pada dasarnya aturan ini merupakan prosedur administratif, sehingga
selama persyaratan administratif dipenuhi dengan baik, seharusnya tidak
ada konflik yang muncul. Namun, peraturan ini juga kerap menjadi alat
legitimasi bagi kelompok-kelompok yang menolak pembangunan rumah
ibadah, karena persyaratan yang sulit dipenuhi oleh kelompok minoritas.*

Dalam perspektif teori multikulturalisme yang dikembangkan oleh
Will Kymlicka sangat signifikan untuk memahami bagaimana FKUB
menghadapi tantangan ini. Kymlicka menekankan pentingnya perlindungan
hak-hak kelompok minoritas dalam masyarakat multikultural, terutama
dalam konteks keberagaman budaya dan agama .°

Konflik tersendatnya pembangunan rumah ibadah di Tulungagung ini
memperlihatkan adanya ketidakseimbangan dalam pengakuan hak-hak ini,
Di mana hak kelompok minoritas untuk mambangun rumah ibadah
seringkali terbentur dengan resistensi mayoritas yang merasa terancam oleh
kehadiran simbol-simbol negara lain.

Dalam konteks ini, peran FKUB seharusnya tidak hanya sebagai
mediator, tetapi juga sebagai institusi yang memperjuangkan keseimbangan

hak antara kelompok mayoritas dan minoritas. FKUB juga memiliki tugas

* Nella Sumika Putri, “Pelaksanaan Kebebasan Beragama Di Indonesia (External Freedom)
Dihubungkan Ijin Pembangunan Rumah Ibadah,” Jurnal Dinamika Hukum 11, no. 2 (2011): hal.236.

5 Fidelis Solilit, “Konsep Multikulturalisme Will Kymlicka Bagi Kehidupan Bangsa Indosesia,”
Fides et Ratio : Jurnal Teologi Kontekstual Seminari Tinggi St. Fransiskus Xaverius Ambon 7,no. 2
(2022): hal.71, https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90.

3


https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90

untuk tidak hanya meredam konflik, tetapi juga memastikan bahwa hak-hak
minoritas agama diakui dan dipenuhi tanpa menimbulkan gesekan atau
problem yang lebih besar.®

Karena penyelesaian konflik rumah ibadah membutuhkan pendekatan
yang tidak hanya mengutamakan kepentingan mayoritas, tetapi juga
mengakui hak-hak minoritas beragama untuk menjalankan ibadah sesuai
dengan keyakinan mereka.

Penelitian ini akan mengkaji bagaimana peran FKUB dalam
penyelesaian konflik rumah ibadah di Tulungagung melalui pendekatan
teori multikulturalisme Will Kymlicka. Dengan pendekatan ini, diharapkan
penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam
mengenai efektivitas peran FKUB dalam menjaga kerukunan umat
beragama.

Selain itu, penelitian ini juga berupaya untuk memahami sejauh mana
FKUB berkontribusi dalam menjaga keharmonisan antar umat beragama,
serta bagaimana perannya dalam dinamika yang mungkin muncul, terutama
dalam menghadapi penolakan warga yang kerap melibatkan FKUB dalam
proses dialog dan mediasi.

Melalui penelitian ini, diharapkan kontribusi teoritis dan praktis dapat
dihasilkan, sehingga FKUB dapat berfungsi lebih optimal dalam menjaga

kerukunan antar umat beragama. Dengan demikian, hasil penelitian ini

¢ Rika Purwandari, Nurhaliza Aprilia, and Tomi Aziz Khan Sir, “Peran Forum Kerukunan Umat
Beragama Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan,” JIE (Journal of Islamic Education) 7, no. 2
(2022): hal. 200-201, https://doi.org/10.52615/jie.v7i2.261.


https://doi.org/10.52615/jie.v7i2.261

diharapkan dapat mendukung terciptanya kerukunan yang lebih baik di

masyarakat, serta mengurangi potensi konflik yang mungkin terjadi di masa

depan. Terutama dalam konteks konflik rumah ibadah yang sering kali

muncul di berbagai daerah di Indonesia.

B. Pertanyaan Penelitian

1.

Bagaimana peran FKUB dalam merespons dan menyelesaikan konflik
Pembangunan rumah ibadah di Tulungagung, dan sejauh mana upaya
mediasi FKUB mampu menjaga kerukunan antar umat beragama
dalam konteks multikulturalisme?

Apakah pendekatan yang dilakukan FKUB dalam penyelesaian
konflik Pembangunan rumah ibadah sudah sejalan dengan prinsip-
prinsip multikulturalisme Will Kymlicka, khususnya dalam

melindungi hak-hak kelompok minoritas agama?

C. Tujuan Penelitian

3.

Menganalisis peran FKUB dalam merespons dan menyelesaikan
konflik Pembangunan rumah ibadah di Tulungagung.

Menganalisis kesesuaian peran FKUB dalam penyelesaian konflik
rumah ibadah dengan prinsip-prinsip multikulturalisme Will
Kymlicka, khususnya terkait perlindungan hak-hak kelompok

minoritas dalam Masyarakat multicultural.



D. Pemetaan Penelitian Terdahulu (Prior Research)

Berikut ini adalah riset-riset terdahulu yang menjadi landasan penting
dalam mengkaji konflik rumah ibadah serta Forum Kerukunan Umat
Beragama (FKUB) dalam kerangka multikulturalisme. Penelitian-penelitian
ini membantu menjaga relevansi dan kedalaman konteks dalam penelitian
yang sedang dilakukan.

Penelitian yang dilakukan oleh Ihsan Ali-Fauzi, Rudy Harisyah Alam,
dan Samsul Rizal Panggabean (2009).” Meneliti pola-pola konflik
keagamaan di Indonesia sepanjang tahun 1990-2008 Penelitian ini meneliti
pola-pola konflik di Indonesia yang terjadi antara tahun 1990 hingga 2008.

Penelitian ini mengungkap bahwa dua pertiga dari konflik keagamaan
yang terjadi selama periode tersebut ditangani secara damai, sedangkan
sepertiga lainnya berujung pada kekerasan, namun konflik kekerasan masih
banyak terjadi terutama pada masa transisi demokrasi. Penelitian ini penting
karena menunjukkan bahwa peran lokal seperti FKUB seringkali terbentur
oleh dominasi kelompok mayoritas dan dinamika politik lokal.

Dalam penelitian Deni Miharja dan M. Mulyana® yang berjudul
“Peran FKUB dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan di Jawa Barat”
Penelitiannya membahas secara khusus tentang peran FKUB di Jawa Barat.
Penelitian ini menekankan tantangan struktural dan budaya yang dihadapi

FKUB dalam beberapa kasus seperti konflik pembangunan rumah ibadah

7 Thsan Ali-Fauzi, Rudy Harisyah Alam, and Samsu Rizal Panggabean, ‘“Pola-Pola Konflik
Keagamaan Di Indonesia (1990-2008),” 2009, 1-55.

8 Miharja and Mulyana, “Peran FKUB Dalam Menyelesaikan Konflik Keagamaan Di Jawa Barat.”
6



Ahmadiyah. Dalam penelitiannya penulis membahas tentang peran FKUB
dalam menyelesaikan konflik, di mana hal tersebut memperkuat pentingnya
kajian terhadap efektivitas peran FKUB di tingkat lokal.

Penelitian Rizal Pangabean dan Ihsan Ali-Fauzi® Judul Penelitian
“Pemolisian Konflik Keagamaan di Indonesia” Penelitian ini berfokus pada
bagaimana kepolisian menangani konflik keagamaan, penelitian ini juga
menyoroti interaksi antara kepolisian, masyarakat, dan FKUB dalam
mengelola konflik.

Meskipun fokus utama pada instuisi kepolisian, penelitian ini
memperlihatkan keterbatasan FKUB yang serupa dalam menyelesaikan
konflik rumah ibadah karena lemahnya perlindungan hukum terhadap
kelompok minoritas. Hal ini memberikan gambaran penting tentang posisi
FKUB dalam jaringan penanganan konflik yang lebih luas.

Penelitian Lukman Hakim (2018)*° Penelitian ini mengkaji strategi
komunikasi lintas agama oleh FKUB Surabaya. Pendekatan budaya dan
sosial menjadi kunci keberhasilan FKUB membangun kerja sama antar umat
beragama.

Penelitian ini cukup relevan karena sama-sama membahas peran
FKUB dalam menyelesaikan konflik rumah ibadah, namun perbedaannya
terletak pada fokus yang akan dikaji mengenai perspektif multikulturalisme

Will Kymlicka, yang menekankan pengakuan hak-hak minoritas agama.

¥ Samsu Rizal Panggabean and Thsan Ali-Fauzi, Pemolisian Konflik Keagamaan Di Indonesia, 2014.

10°A Lukman Hakim, “Strategi Komunikasi Lintas Agama FKUB Surabaya Dalam Menangani
Konflik,” Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 1, no. 1 (2018): 19-34,
https://doi.org/10.31538/almada.v1il.129.



Penelitian oleh Any Suryawati dan Martika Dini Syaputri (2022)*!
Judul Penelitian “Intoleransi Dalam Pembangunan Rumah Ibadah
Berdasarkan Hak Konstitusional Warga Negara” Penelitian ini menyoroti
aspek intoleransi dalam pembangunan rumah ibadah. Mereka menunjukkan
bagaimana Peraturan Bersama Menteri justru kerap dijadikan alat pembatas
oleh kelompok mayoritas, sementara FKUB tidak cukup kuat dalam
menengahi. Kajian ini menekankan pentingnya mengevaluasi regulasi yang
membatasi kebebasan beragama.

Penelitian Nella Sumika Putri (2011)*? Penelitian ini berfokus pada
pelaksanaan kebebasan beragama dalam kaitannya dengan perizinan rumah
ibadah. membahas terkait pelaksanaan kebebasan beragama di Indonesia,
khususnya dalam konteks pembangunan rumah ibadah. Penulis
menguraikan peran negara dalam melindungi kebebasan beragama
sekaligus memberlakukan pembatasan melalui regulasi seperti SKB 2
Menteri 2006.

Penelitian ini menyoroti bagaimana kebijakan tersebut sering menjadi
hambatan bagi kelompok minoritas dalam mendirikan rumah ibadah, yang
kemudian berpotensi memicu konflik sosial. Toleransi antar umat beragama

menjadi kunci dalam menjaga kerukunan, namun konflik terkait izin

I Nany Suryawati and Martika Dini Syaputri, “Intoleransi Dalam Pembangunan Rumah Ibadah
Berdasarkan Hak Konstitusional Warga Negara,” Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia 4, no. 3
(2022): 43346, https://doi.org/10.14710/jphi.v4i3.433-446.

12 Nella Sumika Putri, “Pelaksanaan Kebebasan Beragama Di Indonesia (External Freedom)
Dihubungkan Ijin Pembangunan Rumah Ibadah.”

8



pembangunan rumah ibadah menunjukkan bahwa kerukunan tersebut masih
rentan.

Penelitian ini juga menekankan perlunya kerjasama antara
pemerintah, pemuka agama, dan masyarakat untuk mengatasi ketegangan
akibat masalah perizinan tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
regulasi yang ada masih membatasi kebebasan beragama, terutama bagi
kelompok minoritas, dan diperlukan langkah-langkah lebih lanjut untuk
menciptakan kebijakan yang lebih inklusif dan tidak diskriminatif.

Penelitian ini lebih fokus pada regulasi negara tanpa menggunakan
kerangka teori. Namun ada beberapa kesamaan yaitu keduanya sama-sama
membahas konflik yang berkaitan dengan izin Pembangunan rumah ibadah,
yang ke dua penelitian ini sepakat bahwa menjaga kerukunan antar umat
beragama merupakan hal yang krusial dalam konteks Pembangunan rumah
ibadah, dan peran pemerintah sangat penting dalam mengatur hal ini.

Penelitian Aresta Zana Ayunda, dkk (2022)** Judul Penelitian
“Tantangan Multikulturalisme di Indonesia: Menyoal Relasi Agama dan
Ruang Publik” Penelitian ini mengkaji tentang tantangan multikulturalisme
di Indonesia, khususnya terkait hubungan antara agama dan ruang publik.

Fokus utamanya terdapat pada suatu konflik yang muncul dari
perbedaan agama di ruang publik, dan bagaimana media sosial sering

memperburuk masalah tersebut. Hasil penelitian ini menemukan bahwa

13 Aretsa Zana Ayunda et al., “Tantangan Multikulturalisme Di Indonesia: Menyoal Relasi Agama Dan
Ruang Publik,” Alsys 2, no. 1 (2022): 1-18, https://doi.org/10.58578/alsys.v2i1.138.



tantangan multikulturalisme di Indonesia sangat terkait dengan relasi agama
dan ruang publik.

Konflik antarumat beragama sering kali disebabkan oleh
ketidakmampuan sebagian masyarakat untuk menerima perbedaan agama.
Faktor lain yang memperparah konflik adalah penyalahgunaan media sosial
untuk menyebarkan informasi yang belum terverifikasi, yang memperburuk
ketegangan di masyarakat.

Pada artikel ini lebih menyoroti tantangan umum dalam ruang publik
tanpa menyoroti peran spesifik FKUB. Sedangkan dalam persamaannya
keduanya mengeksplorasi bagaimana keragaman agama di Indonesia
mempengaruhi kehidupan sosial dan pentingnya peran institusi dalam
menjaga kerukunan.

Penelitian Sugeng, Naupal, LG. Saraswati, Abby Gina Boang Manalu
(2023)* Penelitian ini mengangkat rekognisi budaya dan multikulturalisme
dalam konteks Bhineka Tunggal Ika dan Pancasila. Fokus artikel ini pada
politik rekognisi menunjukkan bahwa multikulturalisme di Indonesia
bersifat dinamis, di mana Pancasila berfungsi sebagai imajinasi sosial untuk
menciptakan masyarakat yang inklusif dan harmonis.

Penelitian ini sejalan dengan pendekatan Will Kymlicka dalam
memahami keragaman dan perlunya kebijakan pengakuan. Penelitian ini

tidak berfokus pada lembaga keagamaan atau penyelesaian konflik rumah

14 Lg. Saraswarti dan abby Gina Boang Manalu Sugeng, Naupal, “Saraswati, L. G., & Manalu, A. G.
B. (2023). Rekognisi Keragaman Budaya Dan Multikulturalisme Bhineka Tunggal Ika. Krtha
Bhayangkara, 17(2), 273-296.,” Jurnal : Krtha Bhayangkara 17, no. 2 (2023): 273-96.

10



ibadah, namun penelitian ini lebih luas pada keragaman budayanya.
Persamaannya, keduanya membahas tentang bagaimana negara dapat
memfasilitasi keragaman melalui rekognisi budaya.

Penelitian Efit Fitria Agustianty (2017)%° Penelitian ini membahas
multikulturalisme sebagai pendekatan integrasi nasional. Peneliti menyoroti
bahwa multikulturalisme dapat menjadi solusi dalam meredam konflik
sosial dan agama, sekaligus memperkuat identitas kebangsaan di Tengah
keragaman.

Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa multikulturalisme di
Indonesia tidak hanya menjadi pendekatan untuk mengelola keragaman,
tetapi juga sebagai kebijakan nasional yang berperan dalam menjaga
integrasi bangsa.

Berdasarkan rangkaian penelitian diatas, dapat disimpulkan bahwa
kajian-kajian terdahulu menunjukkan kesamaan dalam hal yang berfokus
pada konflik rumah ibadah, peran FKUB, dan pentingnya pengelolaan
keagamaan melalui pendekatan multikulturalisme.

Namun, penelitian ini berbeda dengan yang telah ada karena secara
khusus mengeksplorasi peran FKUB dalam menangani konflik rumah
ibadah melalui pendekatan teori Multikulturalisme Will Kymlicka. Fokus
penelitian diarahkan pada bagaimana pengakuan terhadap kelompok

minoritas agama dapat diwujudkan dalam kebijakan dan praktik FKUB di

15 Efit Fitria Agustianty, “Multikulturalisme Di Indonesia,” Journal of Physics A: Mathematical and
Theoretical 44, no. 8 (2011): 1-7.

11



tingkat lokal, serta bagaimana pendekatan multikulturalisme dapat
memberikan solusi atas konflik yang berakar pada ketimpangan kekuasaan
antar kelompok agama.

E. Kerangka Teoritik Penelitian (Perspektif)

1. Multikulturalisme

Secara etimologis, multikulturalisme berasal dari kata "multi” yang
berarti banyak, "kultur" yang berarti budaya, dan "isme" yang
menunjukkan paham atau aliran. Pada intinya, istilah ini mengandung
pengakuan terhadap martabat setiap individu yang hidup dalam
komunitas dengan budaya masing-masing.*®

Istilah multikulturalisme mulai dikenal luas di Kanada pada tahun
1950-an, dan berakar dari kata "multicultural™ yang digunakan oleh
surat kabar-surat kabar di sana untuk menggambarkan masyarakat
Montreal yang kaya akan keragaman budaya dan bahasa.

Konsep ini muncul sebagai respons terhadap kebutuhan manusia
untuk diakui dalam identitas mereka yang beragam, sekaligus
menegaskan pentingnya mengakui dan menghargai pluralisme budaya
sebagai bagian dari kehidupan bersama. Multikulturalisme mengajak
kita untuk melihat keragaman bukan sebagai penghalang, melainkan

sebagai kekuatan yang memperkaya masyarakat.’

16 Sardi. Sardi, Hadion Wijoyo, and Suherman Suherman, “Pluralisme Dan Multikulturalisme
Dalam Agama Buddha,” Jurnal Ilmu Agama Dan Pendidikan Agama Buddha 3,no. 1 (2021): hal.3.

17" Ana Irhandayaningsih, “Kajian Filosofis Terhadap Multikulturalisme Indonesia,” Jurnal
Humanika 15, no. 9 (2012): hal 4.

12



Multikulturalisme di Indonesia umumnya dipahami secara positif
oleh masyarakat, sejalan dengan realitas keberagaman yang ada.
Multikulturalisme yang paling umum dipahami oleh masyarakat adalah
dalam bentuk deskriptif, yang menggambarkan kenyataan keberagaman
budaya dalam kehidupan sehari-hari di tengah masyarakat.®

Selain itu, terdapat juga multikulturalisme normatif, yang berfungsi
sebagai dukungan positif dan perayaan terhadap keragaman dalam
komunitas. Konsep ini berakar pada hak setiap kelompok untuk
dihargai dan diakui, serta pada manfaat yang dapat diperoleh dari
masyarakat yang kaya akan keragaman moral dan budaya.

Multikulturalisme normatif bukan sekadar gagasan, tetapi
memerlukan kebijakan yang disusun dengan kesadaran, terarah, dan
terencana dari pemerintah dan elemen masyarakat untuk
mewujudkannya. Meskipun demikian, tantangan dalam implementasi
multikulturalisme normatif sering muncul, seperti adanya diskriminasi
atau pengabaian terhadap kelompok tertentu.®

Penolakan Pembangunan rumah ibadah contohnya, Hal ini
menunjukkan bahwa mengakui keragaman saja tidak cukup, diperlukan
upaya yang konsisten dan kolaboratif untuk memastikan bahwa semua

suara didengar dan dihargai. Tanpa pendekatan yang inklusif, harapan

18 Ibid., hal.2.
19 Ibid., hal.2.

13



akan terciptanya masyarakat yang harmonis dan saling menghormati
dapat sulit dicapai.

Paham multikulturalisme muncul dari kebutuhan untuk mengakui
keberagaman budaya yang menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari
banyak negara, termasuk Indonesia. Lebih dari sekadar konsep,
multikulturalisme adalah sebuah ideologi yang menekankan pentingnya
menghargai kesetaraan dan martabat setiap individu, terlepas dari latar
belakang budaya mereka.?

Melalui sistem sosial yang mencerminkan nilai-nilai budaya,
multikulturalisme berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan
berbagai kelompok masyarakat, membimbing mereka dalam hidup
bersama secara harmonis. Ideologi ini mengajak Kita untuk merayakan
perbedaan sebagai kekuatan yang memperkaya kehidupan manusia,
memperkuat persatuan, dan memperjuangkan kemanusiaan dalam
setiap aspek kehidupan sehari-hari.?

Dalam konteks ini, multikulturalisme adalah konsep yang
memberikan pengakuan dan legitimasi terhadap keberagaman budaya.
Ini menegaskan bahwa perbedaan budaya merupakan hal yang sah dan
layak dihargai, serta mendorong masyarakat untuk merangkul
keragaman sebagai bagian integral dari kehidupan bersama. Konsep ini

menekankan pentingnya menghormati dan menerima perbedaan

20 bid., hal.5.
2L Ibid., hal. 5.

14



budaya, terutama dari kelompok minoritas, agar identitas mereka
diakui.?
2. Multikulturalism Will Kymlicka
Will Kymlicka lahir pada tahun 1962, merupakan filsuf politik asal
Kanada yang terkenal karena kontribusinya dalam bidang
multikulturalisme, khususnya melalui karyanya “Multicultural

Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights” (1995).

Kymlicka meraih gelar B.A dalam filsafat dan politik dari Queen’s
University pada tahun 1987. la menjabat sebagai Ketua Riset Kanada
dalam Filsafat Politik di Queen’s University di Kingston dan
merupakan professor filsafat di universitas tersebut.?*

Will Kymlicka dikenal sebagai tokoh yang sangat mendalami
pemikiran tentang multikulturalisme. la meyakini bahwa di zaman
modern ini, tidak ada negara yang benar-benar memiliki budaya yang
seragam. Menurutnya, hampir semua negara sekarang dihuni oleh
beragam kelompok etnis dan budaya. Karena itulah, negara-negara

modern cenderung bersifat multikultural.?®

22 Solilit, Fidelis. “Konsep Multikulturalisme Will Kymlicka Bagi Kehidupan Bangsa Indosesia.”
Fides et Ratio : Jurnal Teologi Kontekstual Seminari Tinggi St. Fransiskus Xaverius Ambon 7, no. 2
(2022): hal.71. https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90.

2 Fidelis Solilit, “Konsep Kebebasan Menurut Will Kymlicka,” Proceedings of The National
Conference on Indonesian Philosophy and Theology 2, no. 2 (2024): hal.509,
https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518.

24 Tbid., hal.509.
%5 Jbid., hal.507.

15


https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90
https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518

Multikulturalisme menurut Will Kymlicka adalah sebuah
pandangan yang berupaya untuk memastikan setiap individu
diperlakukan secara adil, baik berdasarkan hak-hak mereka sebagai
individu maupun sebagai anggota kelompok.2®

Sejalan dengan konteks tersebut, dalam pandangannya, Kymlicka
menekankan bahwa keadilan tidak hanya berkaitan dengan hak-hak
individual yang bersifat universal, tetapi juga mencakup pengakuan atas
hak-hak  kelompok yang memungkinkan individu untuk
mengekspresikan identitas budaya mereka.?’

Kymlicka dianggap sebagai salah satu pemikir awal yang berhasil
menjelaskan secara sistematis pentingnya perlindungan terhadap hak-
hak kelompok minoritas dalam kerangka negara yang multikultural?®
Kymlicka berargumen bahwa dalam masyarakat multikultural,
perbedaan budaya harus dihormati dan didukung, bukan diabaikan atau
ditekan.?

la menekankan pentingnya toleransi terhadap perbedaan dan
memastikan bahwa kesetaraan tidak hanya dipahami sebagai kesetaraan

formal, tetapi juga sebagai kesetaraan substantif, di mana setiap

26 Solilit, Fidelis. “Konsep Multikulturalisme Will Kymlicka Bagi Kehidupan Bangsa Indosesia.”
Fides et Ratio : Jurnal Teologi Kontekstual Seminari Tinggi St. Fransiskus Xaverius Ambon 7, no. 2
(2022): hal.71. https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90.

27 1bid., hal.71.

28 Fidelis Solilit, “Konsep Kebebasan Menurut Will Kymlicka,” Proceedings of The National
Conference on Indonesian Philosophy and Theology 2, no. 2 (2024): hal.507,
https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518.

2 Kardianus Manfour, “Konsep Liberalisme Will Kymlicka Dalam Masyarakat Multikultural Dan
Relevansinya Untuk” 2 (2022): hal. 94, https://doi.org/10.21460/aradha.2022.22.786.

16


https://doi.org/10.47025/fer.v7i2.90
https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518

individu dan kelompok memiliki kesempatan yang sama untuk
berkembang dalam masyarakat.*°

Dalam hal ini, Kymlicka memperkenalkan konsep "hak-hak
kelompok™ (group-differentiated rights) yang memungkinkan minoritas
budaya atau kelompok etnis tertentu untuk mendapatkan pengakuan
dan perlindungan khusus.®!

Melalui pendekatan ini, Kymlicka berupaya mengharmoniskan
antara hak-hak individu dan hak-hak kelompok, dengan tetap
menjunjung tinggi nilai-nilai demokrasi dan hak asasi manusia. Ini
berarti bukan mengurangi hak-hak individu, tetapi justru
memperkuatnya dalam konteks keberagaman.®2

Toleransi dan kesetaraan, bagi Kymlicka, tidak cukup hanya
diwujudkan dalam bentuk perlakuan yang sama bagi semua orang,
melainkan juga dalam bentuk penghormatan terhadap perbedaan-
perbedaan kultural yang ada.

Karena itu, kebijakan multikulturalisme yang ia dukung bertujuan

untuk menciptakan ruang di mana kelompok-kelompok minoritas dapat

30 Sokhi Huda, “Problem Semantis Dan Solusi Pemahaman Multikulturalisme, Interkulturalisme,
Dan Cross-Cultural,” Jurnal Masyarakat Dan Budaya 22, mno. 3 (2020): hal.239,
https://doi.org/10.14203/jmb.v22i3.1060.

31 Aimmatul Alawiyah, "Larangan Aktivitas Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) di Jawa Timur
dalam Perspektif External Protection dan Internal Restriction Will Kymlicka,” Religio Jurnal Studi
Agama-agama 6, no.1, (2016): Hal. 3, https://doi.org/10.15642/religio.v6il.607.

32 Hery Herjawan and Herdito Sandi Pratama, “Refleksi Kritis Pandangan Will Kymlicka Dan
Perlindungan Hukum Terhadap Hak Minoritas Orang Asli Papua,” Binamulia Hukum 13, no. 1
(2024): hal. 126, https://doi.org/10.37893/jbh.v1311.706.

33 Budi Sirait, “Ancaman Diskriminasi Minoritas Dan Hilangnya Multikulturalisme Di Indonesia:
Studi Kasus Penutupan Gki Yasmin Bogor,” Politika: Jurnal Ilmu Politik 10, no. 1 (2019): hal. 31,
https://doi.org/10.14710/politika.10.1.2019.28-39.

17


https://doi.org/10.15642/religio.v6i1.607

mempertahankan identitas budaya mereka, sekaligus memastikan
bahwa semua warga negara tetap memiliki akses yang setara terhadap
kesempatan dan hak-hak dasar.

Kymlicka juga menekankan bahwa negara tidak cukup hanya
membiarkan keberagaman berjalan begitu saja, tapa pendampingan atau
dukungan yang nyata. Negara justru punya tanggung jawab untuk
terlibat secara aktif dalam menjaga dan mendukung kelompok-
kelompok minoritas agar mereka bisa tetap mempertahankan
budayanya.®

Dalam konteks multikulturalisme yang dikemukakan oleh Will
Kymlicka, isu tersendatnya pembangunan tiga rumah ibadah di
Tulungagung dapat dilihat sebagai salah satu contoh konkret di mana
hak-hak kelompok minoritas belum diakui atau diperlakukan secara
adil.

Kymlicka menekankan pentingnya hak-hak kelompok untuk
menjaga identitas budaya mereka, yang dalam hal ini dapat dikaitkan
dengan kebebasan beragama dan hak untuk membangun tempat ibadah.
Tersendatnya pembangunan rumah ibadah ini menunjukkan adanya
tantangan dalam mewujudkan prinsip kesetaraan dan toleransi yang

digarisbawahi oleh Kymlicka.

34 Rahman, et al, "Penanaman Nilai — Nilai Pendidikan Multikultural Bagi Pendidik," Jurnal
Literasiologi 7, no. 3, (2021): Hal. 98, 10.47783/literasiologi.v7i3.319

35 Will Kymlicka, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory Of Minority Rights (New York:
Oxford University Press Inc., New York, 1995). Hal. 6

18


https://dx.doi.org/10.47783/literasiologi.v7i3.319

Menurut teori Kymlicka, masalah seperti ini dapat muncul ketika
hak-hak individu dan kelompok, terutama kelompok minoritas, tidak
mendapatkan pengakuan atau perlindungan yang memadai dalam
praktik sosial dan kebijakan publik.

Jika dalam kasus tersendatnya pembangunan gereja di
Tulungagung, hambatan ini muncul akibat adanya ketidaksetaraan
akses atau penolakan dari sebagian masyarakat, hal ini menunjukkan
bahwa prinsip toleransi yang dikedepankan oleh Kymlicka belum
diterapkan secara optimal. Kymlicka juga menekankan bahwa
kebijakan publik harus inklusif terhadap semua kelompok masyarakat,
termasuk dalam hal kebebasan beragama.®

Penundaan pembangunan rumah ibadah bisa dilihat sebagai
pelanggaran terhadap hak-hak kelompok yang berupaya untuk
mengekspresikan identitas religius mereka secara bebas dan damai. Ini
menghambat terciptanya keadilan yang memperhatikan hak-hak
kelompok sebagaimana ditekankan dalam pandangan multikulturalisme
Kymlicka.

Dengan demikian, penyelesaian atas tersendatnya pembangunan
rumah ibadah ini memerlukan penerapan kebijakan yang
mencerminkan penghormatan terhadap keberagaman agama dan

budaya, serta jaminan kesetaraan bagi semua kelompok untuk

36 Fidelis Solilit, “Konsep Kebebasan Menurut Will Kymlicka,” Proceedings of The National
Conference on Indonesian Philosophy and Theology 2, mno. 2 (2024): hal.511,
https://doi.org/10.24071/snf.v2i2.8518.

19



menjalankan hak-hak mereka, termasuk dalam hal pendirian tempat
ibadah.*’

Multikulturalisme, seperti yang diadvokasi oleh Kymlicka,
menuntut agar masyarakat dan pemerintah tidak hanya menjamin
kebebasan individu, tetapi juga memastikan bahwa kelompok-
kelompok dengan identitas berbeda dapat hidup berdampingan dengan
damai dan adil.

F. Metode Penelitian

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif
deskriptif dengan pendekatan studi lapangan dan pustaka. Alasan
menggunakan pendekatan ini adalah untuk mengetahui secara mandalam
bagaimana peran FKUB dalam menjaga kerukunan antar umat beragama
melalui penyelesaian konflik rumah ibadah, dangan melihatnya dari sudut
pandang teori multikulturalisme.

Untuk itu, peneliti memerlukan narasumber yang terlibat langsung
dalam proses mediasi konflik keagamaan dan tokoh-tokoh agama yang
menjadi bagian dari dinamika sosial tersebut. Penelitian ini juga melibatkan
studi pustaka untuk menguatkan data lapangan. Berikut ini adalah alur

dalam pengelolaan metode penelitian ini:

1. Pemilihan Lokasi dan Subjek Penelitian
Peneliti memilih lokasi yang pernah mengalami konflik terkait
pendirian rumah ibadah, seperti adanya penyendatan pembangunan gereja

di Ds. Moyoketen Boyolangu Tulungagung.

37 Ni Wayan Sridiani Hilman Prayuda, Imam alfurqan, “Tanggung Jawab Negara Dalam Pemenuhan
Hak Kebebasan Beragama Dan Berkeyakinan Bagi Penganut Aliran Kepercayaan Di Indonesia,”
Kajian Hukum & Keadilan 7 No. 2 (2023): hal.238.

20



Subjek penelitian terdiri dari anggota FKUB, tokoh agama, serta tokoh
masyarakat yang terlibat dalam proses mediasi atau penyelesaian
konflik. Pemilihan lokasi dan subjek ini bertujuan untuk menggali
praktik nyata peran FKUB dalam menangani konflik serta memahami
tantangan-tantangan yang dihadapi dalam konteks masyarakat

multikultural.

2. Pengumpulan Data

Untuk mendapatkan data yang relevan dan mendalam, peneliti
menggunakan teknik wawancara mendalam, obeservasi, dan
dokumentasi.

a. Wawancara dilakukan kepada dua kelompok utama, yakni
FKUB sebagai pelaku langsung mediasi dan tokoh agama atau
masyarakat yang pernah terlibat dalam konflik atau proses
penyelesaiannya. Wawancara ini berfokus pada peran FKUB,
bentuk mediasi yang dilakukan, tantangan yang dihadapi, serta
bagaimana nilai-nilai multikulturalisme yang diterapkan dalam
praktik.

b. Observasi dilakukan terhadap kegiatan-kegiatan FKUB, baik
yang bersifat formal (rapat, mediasi, dialog lintas agama)

maupun non formal (kunjungan sosial dan kerjasama antar

21



umat). Observasi ini membantu peneliti melihat secara
langsung dinamika dan interaksi antar kelompok agama.

c. Dokumentasi dilakukan untuk mengumpulkan catatan, laporan
kegiatan, berita media, serta dokumen internal FKUB yang
relevan dengan kasus-kasus konflik rumah ibadah.
Dokumentasi juga mencakup rekaman wawancara dan foto

kegiatan sebagai data pelengkap.

3. Analisis Data

Data kualitatif yang diperoleh dari hasil wawancara, observasi, dan
dokumentasi akan dianalisis menggunakan metode analisis
tematik. Pendekatan ini memungkinkan peneliti  untuk
mengidentifikasi tema-tema utama yang berkaitan dengan peran
FKUB dan nilai-nilai multikulturalisme. Hasil temuan kemudian
dibandingkan dan ditafsirkan berdasarkan teori multikulturalisme
Will Kymlicka untuk melihat apakah FKUB telah menjalankan
peran pengakuan terhadap kelompok minoritas secara adil.

G. Sistematika Pembahasan

Peneliti menyusun sistematika pembahasan penelitian ini secara
deskriptif mendalam (thick description) untuk menjawab pertanyaan utama
yang telah dirumuskan:

5. Bagaimana peran FKUB dalam merespons dan menyelesaikan konflik

Pembangunan rumah ibadah di Tulungagung, dan sejauh mana upaya

22



mediasi FKUB mampu menjaga kerukunan antar umat beragama
dalam konteks multikulturalisme?

Apakah pendekatan yang dilakukan FKUB dalam penyelesaian
konflik Pembangunan rumah ibadah sudah sejalan dengan prinsip-
prinsip multikulturalisme Will Kymlicka, khususnya dalam
melindungi hak-hak kelompok minoritas agama?

Agar tersusun penelitian ini, maka penulis Menyusun sistematika

pembahasan sebagai berikut:

1.

Bab I: Pendahuluan. Yang meliputi; Konteks penelitian, Pertanyaan
peneliitian dan Tujuan penelitian, Prior research, Kerangka teoritik
penelitian dan Metode penelitian.

Bab II: Tinjauan Pustaka

Bab ini berisi deskripsi holistik dan integratif mengenai data dan
literatur yang didialektikakan dengan penelitian-penelitian terdahulu
serta teori multikulturalisme Will Kymlicka. Di sini, pertanyaan
penelitian pertama, yakni "Bagaimana perspektif multikulturalisme
Will Kymlicka dapat diterapkan untuk memahami peran FKUB dalam
menyelesaikan konflik rumah ibadah?" akan dijawab. Kajian literatur
akan menggabungkan pemahaman tentang teori multikulturalisme,
kerukunan beragama di Indonesia, serta studi terdahulu yang
membahas peran institusi keagamaan dalam mediasi konflik.
Persamaan dan perbedaan dengan penelitian sebelumnya akan

dipaparkan untuk menunjukkan keunikan penelitian ini.

23



Bab III: Pembahasan

Bab ini menguraikan hasil analisis secara mendalam mengenai
bagaimana FKUB berperan dalam merawat kerukunan beragama
melalui penyelesaian konflik rumah ibadah. Data-data penelitian akan
dianalisis dalam dialektika dengan perspektif multikulturalisme Will
Kymlicka, menjawab pertanyaan kedua: "Bagaimana FKUB dapat
berfungsi sebagai mediator yang efektif dalam menghadapi konflik
rumah ibadah, sambil memperhatikan hak-hak kelompok minoritas?"
Di sini, data empiris terkait proses mediasi, interaksi antar kelompok,
serta dinamika yang terjadi di lapangan akan dijelaskan secara
komprehensif.

Bab IV: Simpulan dan Rekomendasi

Bab terakhir ini menyajikan kesimpulan dari penelitian yang berkaitan
langsung dengan rumusan masalah dan pertanyaan penelitian.
Kesimpulan akan merangkum bagaimana peran FKUB dalam
merawat kerukunan beragama melalui penyelesaian konflik rumah
ibadah, serta evaluasi efektivitasnya dalam konteks multikulturalisme
Will Kymlicka. Selain itu, rekomendasi praktis bagi FKUB dan
pengambil kebijakan akan diberikan, dengan harapan dapat
meningkatkan fungsi FKUB dalam mengatasi konflik beragama di
Indonesia. Saran untuk penelitian lebih lanjut juga akan diuraikan,
agar dapat memberikan kontribusi berkelanjutan dalam menjaga

kerukunan beragama dan mengurangi potensi konflik di masa depan.

24



Sistematika pembahasan ini dirancang untuk memberikan gambaran
yang jelas dan terstruktur tentang bagaimana penelitian ini akan dilakukan,
serta bagaimana pertanyaan penelitian dijawab secara komprehensif melalui

pendekatan deskriptif dan analisis teoretik.

25



	BAB I
	PENDAHULUAN
	A. Konteks Penelitian
	B. Pertanyaan Penelitian
	C. Tujuan Penelitian
	D. Pemetaan Penelitian Terdahulu (Prior Research)
	E. Kerangka Teoritik Penelitian (Perspektif)
	F. Metode Penelitian
	1. Pemilihan Lokasi dan Subjek Penelitian
	2. Pengumpulan Data
	3. Analisis Data

	G. Sistematika Pembahasan


