
1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang  

Al-Qur’an merupakan kitab suci yang memiliki kekayaan makna 

dan keluasan kandungan yang tidak terbatas. Ia tidak hanya dapat dikaji 

secara historis dalam konteks umum turunnya wahyu, tetapi juga dapat 

ditelaah secara rinci ayat demi ayat, baik dari segi masa, situasi, maupun 

sebab-sebab dan waktu turunnya. Kajian terhadap Al-Qur’an tidak berhenti 

pada susunan redaksi dan pemilihan kosa kata, melainkan juga mencakup 

kandungan makna yang tersurat, tersirat, bahkan kesan dan pesan moral 

yang ditimbulkannya.2 Kekayaan makna tersebut telah melahirkan jutaan 

jilid karya tafsir dari generasi ke generasi. Penafsiran yang beragam itu 

muncul seiring dengan perbedaan latar belakang, kemampuan intelektual, 

serta kecenderungan metodologis para mufasir, namun semuanya berangkat 

dari sumber yang sama dan mengandung nilai kebenaran. Dalam hal ini, Al-

Qur’an dapat diibaratkan sebagai sebuah permata yang memancarkan 

cahaya berbeda-beda sesuai dengan sudut pandang orang yang 

memandangnya.3 

Sebagai salah satu pedoman yang utama, keberagaman makhluk 

hidup tentu diatur di dalam kitab. Salah satunya yakni hewan. Hewan 

 
2 Ajeng Kinasih et al., “Tafsir Kontemporer Kajian Pemikiran Tafsir Nasr Hamid Abu 

Zaid,” n.d.h 2 
3 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i Atas Pelbagai Persoalan 

Umat, n.d.h 3 



2 

 

sebagai makhluk hidup dalam Al-Qur’an menjadi penting karena hewan 

tidak sekadar hadir sebagai objek biologis, melainkan juga sebagai bagian 

dari sistem tanda/ayat yang mengandung pesan-pesan moral, simbolik, dan 

edukatif. Penyebutan hewan dalam Al-Qur’an sering kali berkaitan dengan 

nilai-nilai tertentu, baik sebagai perumpamaan, pelajaran, maupun 

penjelasan hukum dan etika.4 Namun, Dalam realitas sosial, pemaknaan 

manusia terhadap hewan sangat dipengaruhi oleh konstruksi budaya, tradisi, 

dan pemahaman keagamaan yang berkembang di masyarakat. Perbedaan 

cara pandang tersebut kerap melahirkan sikap yang beragam, mulai dari 

sikap apresiatif hingga sikap yang cenderung menolak atau meminggirkan 

keberadaan hewan tertentu. Kondisi ini menunjukkan adanya jarak antara 

teks keagamaan dan pemahaman masyarakat yang sering kali dibentuk oleh 

kebiasaan turun-temurun.5 

Salah satu hewan yang tertera dalam al-Qur’an yakni anjing. Namun, 

dalam konteks masyarakat Indonesia, kata “anjing” cenderung dimaknai 

secara negatif. Istilah ini kerap digunakan sebagai ungkapan kemarahan, 

cercaan, bahkan dikaitkan dengan sifat buruk seseorang. Dalam budaya 

masyarakat Indonesia, anjing sering dianggap sebagai hewan yang kotor dan 

najis. Pandangan ini menarik untuk dikaji lebih lanjut karena Al-Qur’an 

 
4 Abdul Mustaqim, ““Tafsir Maqāṣidī: Pendekatan Alternatif Dalam Penafsiran Al-

Qur’an,” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 17, no. 2 (2016): 175–78. 
5 Huzaifah Huzaifah, “Kontekstualisasi Modern Slavery (Analisis Hermeneutika Double 

Movement Fazlur Rahman),” At-Tahfidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 01 (2021): 52–

69. 



3 

 

sendiri tidak secara eksplisit menggambarkan anjing sebagai hewan yang 

hina atau tercela. 

Hewan anjing (al-kalb) didalam al-qur’an memiliki pandangan yang 

berbeda-beda disebabkan berbedanya porsi pemanfaatannya dan 

pendekatan terhadap anjing itu sendiri, berbedanya pengertian setiap orang 

tentang anjing akan mempengaruhi sikap seseorang itu juga terhadap hewan 

tersebut. Ada yang menyayanginya, ada yang melatihnya, bahkan ada yang 

menghindari dan membunuhnya. Ini tergantung seperti apa mereka 

memaknai hewan tersebut.6 

  Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), anjing adalah 

binatang mamalia yang biasa dipelihara untuk menjaga rumah, berburu, dan 

keperluan lainnya.7 Dalam bahasa Arab, kata al-kalb secara leksikal berarti 

anjing dan tidak memiliki makna lain di luar pengertian tersebut. Secara 

fisik, pengertian anjing dalam bahasa Arab tidak berbeda dengan 

pemahaman anjing dalam konteks masyarakat modern saat ini.8  

  Secara etimologis, kata kalb berasal dari kata dasar kalaba yang 

berarti “menggantung dengan kuat”.9 Makna ini berkembang sesuai dengan 

konteks penggunaannya. Misalnya, tanah yang sangat kering, keras, dan 

sulit ditumbuhi tanaman disebut arkulaib, karena kerasnya menyerupai gigi 

 
6 Rezqi Afdal, “Anjing Dalam Al-Qur’an (Suatu Kajian Maudui)” (UIN Alauddin 

Makassar, 2017).h 17 
7 Anton. A. Moeliono, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1996).h 56 
8 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Jakarta: Hidayah agung, 1990).h 73 
9 Atabik Ali, Kamus Kontemporer Arab-Indonesia (Yogyakarta: Multi Karya Grafika, 

n.d.).h 83 



4 

 

dan kuku anjing. Cakar elang juga disebut kalālīb karena mangsanya 

tergantung kuat saat diterkam. Berdasarkan makna ini, penamaan anjing 

sebagai kalb diduga berkaitan dengan kebiasaannya dalam menangkap 

mangsa menggunakan taring dan kuku, lalu membawa hasil tangkapannya 

dengan kuat. 

Dari sisi biologis, anjing merupakan mamalia berbulu berkaki empat 

yang dalam kondisi tertentu dapat menjadi perantara penyebaran penyakit 

menular. Sejumlah penelitian menyebutkan bahwa anjing dapat membawa 

berbagai jenis penyakit, terutama yang berkaitan dengan parasit yang 

terdapat dalam tubuh dan air liurnya.10 Meskipun demikian, hubungan 

antara manusia dan anjing telah terjalin sejak ribuan tahun lalu. Anjing 

diketahui telah didomestikasi sekitar 15.000 tahun yang lalu dan sejak itu 

menjadi sahabat manusia dalam berburu, menjaga, dan bekerja. Anjing 

dikenal sebagai hewan yang setia, memiliki daya penciuman dan 

pendengaran yang tajam, serta mudah dilatih karena sifat sosialnya yang 

mampu beradaptasi dengan manusia.11 

  Secara harfiah, anjing adalah mamalia berbulu berkaki empat. 

Anjing merupakan hewan yang dapat menjadi perantara penyebaran 

penyakit menular, bahkan ia dapat membawa hampir 50 jenis penyakit 

karena adanya hewan parasit di dalam tubuhnya, dan sebagian besar 

penyakit tersebut terdapat pada air liurnya. Dari lidah anjing terdapat telur 

 
10 Abu al-Husain Ahmad bin Faris bin Zakaria Al-Qazwini Ar- Razi, Mu’jam Maqayiz Al-

Lugah Juz V (Beirut: Dar al-Fikr al-Ilmiyya, 1979).h 133 
11 Adib Bisri and Munawwir AF, Al-Bisri; Kamus Arab-Indonesia, Indonesia-Arab 

(Surabaya: Penerbit Pustaka Progressif, n.d.).h 113 



5 

 

cacing yang menyebar ke wadah air, piring dan tangan pemiliknya, bahkan 

ada yang masuk ke lambung dan usus.12  Tahap selanjutnya cangkang telur 

akan pecah dan dibarengi dengan keluarnya cacing baru yang akan 

menyebar ke dalam darah dan lendir. Dari kedua organ tersebut, cacing 

kemudian menyebar ke seluruh bagian tubuh, terutama ke hati, karena hati 

merupakan penyaring terpenting dalam tubuh. Pada bagian tubuh yang 

dimasuki, cacing tersebut kemudian dapat tumbuh dan membentuk kantung 

berisi bayi baru serta cairan bersih seperti air mata.13 

  Berangkat dari fenomena tersebut kalangan masyarakat Indonesia 

pada umumnya memaknai kata anjing menjadi negatif. Banyak yang 

menggunakannya sebagai ungkapan rasa marah, kesal, sampai mencemooh 

oranglain bahkan parahnya lagi kata anjing dikaitkan dengan sifat buruk 

orang lain. pada budaya masyarakat Indonesia anjing dianggap kotor dan 

najis. Padahal alquran sendiri tidak menggambarkan anjing demikian, di 

dalam al-qur’an, anjing disebutkan pada tiga surah salah satunya pada surah 

al-maidah ayat 4 yang mana di gambarkan sebagai hewan pemburu sebagai 

berikut: 

 
12 Tetty Mirwa, “Hubungan Antarspesies: Visualisasi Anjing Setia Dalam Seni Patung,” 

Brikolase 8, no. 2 (2016): 83–111. 
13 Muhammad Nizar Daqr, Hidup Sehat Dan Bersih Ala Nabi Cet. III (Jakarta: Himmah 

Pustaka, 2002).h 241-242 



6 

 

عَلِّ
ُ
نَ ت بِي ْ

ِّ
ل
َ
وَارِحِ مُك

َ
خ
ْ
 ال
َ
ن مْ مِّ

ُ
مْت
ه
ل
َ
 وَمَا ع

ُ
بٰت يِّ

َّ
مُ الط

ُ
ك
َ
حِلَّ ل

ُ
لْ ا

ُ
مْ ق

ُ
ه
َ
حِلَّ ل

ُ
آا
َ
 مَاذ

َ
ك
َ
وْن
ُ
ل
َ
سْئ

َ
مُ ي

ُ
مَك

ه
ل
َ
ا ع  مِمَّ

َّ
ن
ُ
ه
َ
مُوْن

َ وا اللَّه
ُ
ق
َّ
يْهِ وَات

َ
ل
َ
ِ ع

ه
رُوااسْمَ اللَّ

ُ
ك
ْ
مْ وَاذ

ُ
يْك
َ
ل
َ
 ع
َ
ن
ْ
مْسَك

َ
 ا
ٓ
ا وْا مِمَّ

ُ
ل
ُ
ك
َ
 ف
ُ حِسَابِ }اللَّه

ْ
عُ ال

ْ
ي      سََِ

َ  اللَّه
َّ
 {٤، اِن

Artinya: “Mereka bertanya kepadamu (Nabi Muhammad), “Apakah 

yang dihalalkan bagi mereka?” Katakanlah, “Yang dihalalkan bagimu 

adalah (makanan-makanan) yang baik dan (buruan yang ditangkap) oleh 

binatang pemburu yang telah kamu latih untuk berburu, yang kamu latih 

menurut apa yang telah diajarkan Allah kepadamu. Maka, makanlah apa 

yang ditangkapnya untukmu dan sebutlah nama Allah (waktu melepasnya). 

Bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah sangat cepat perhitungan-

Nya.” 

Kata mukallibīn dalam ayat tersebut oleh Tafsir Al-Mishbah 

ditafsirkan secara spesifik sebagai anjing-anjing pemburu yang telah dilatih. 

Penafsiran ini didasarkan pada kenyataan bahwa anjing merupakan hewan 

pemburu yang paling populer dan paling banyak dimanfaatkan manusia 

dalam aktivitas perburuan sejak masa lampau.14 

Berdasarkan uraian tersebut, pemilihan Tafsir Al-Mishbah dalam 

kajian ini dinilai sangat relevan. Tafsir ini disusun oleh Quraish Shihab, 

seorang mufasir kontemporer yang secara aktif terlibat dalam dinamika 

sosial dan keagamaan masyarakat Indonesia. Ditulis dalam konteks 

keindonesiaan dengan memperhatikan problem-problem aktual umat Islam, 

Tafsir Al-Mishbah menawarkan pendekatan kontekstual yang kaya dan 

komprehensif. Oleh karena itu, tafsir ini menjadi rujukan yang tepat untuk 

mengkaji makna dan posisi anjing dalam Al-Qur’an, khususnya dalam 

 
14 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian AlQur’an Vol. 3 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002).h 13 



7 

 

menjembatani teks Al-Qur’an dengan realitas sosial masyarakat Indonesia 

saat ini. 

Penelitian ini kemudian memfokuskan kajian pada salah satu jenis 

hewan yang secara eksplisit disebutkan dalam Al-Qur’an dan memiliki 

posisi unik dalam wacana keagamaan maupun sosial, yaitu anjing (al-kalb). 

Pemilihan objek ini dimaksudkan untuk menelaah secara lebih mendalam 

bagaimana Al-Qur’an memaknai dan merepresentasikan hewan tersebut, 

serta bagaimana penafsiran para mufasir khususnya dalam Tafsir Al-

Mishbah memberikan pemahaman yang lebih kontekstual terhadap realitas 

masyarakat kontemporer. 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan uraian diatas, maka peneliti merumuskan permasalahan 

sebagai berikut:  

1. Bagaimana wawasan anjing dalam al-Qur’an?  

2. Bagaimana penafsiran Quraish Shihab terhadap anjing dalam tafsir Al-

Mishbah? 

3. Bagaimana relevansi penafsiran anjing dalam kehidupan saat ini? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Mengetahui wawasan anjing dari berbagai pandangan mufassir. 

2. Memberi penafsiran anjing menurut pendapat Quraish Shihab dalam 

tafsir Al-Mishbah 

3. Mengetahui relevansi penafsiran anjing dalam konteks kehidupan sehari-

hari. 



8 

 

D. Manfaat Peneletian 

  Kegunaan ilmiah, yaitu mengkaji dan membahas hal-hal yang 

berkaitan dengan judul skripsi ini, sedikit banyaknya diharapkan dapat 

menjadi kontribusi ilmu pengetahuan dan dapat memperkaya khasanah 

keilmuan tafsir melalui pemahaman yang luas tentang penafsiran anjing 

dalam Perspektif al-Qur’an.  

  Kegunaan praktis, yaitu dengan mengetahui konsep al-Qur’an 

tentang anjing akan menambah dan memotivasi penulis dan pembaca untuk 

memahami anjing dalam al-Qur’an sebagai sebuah kajian bagi 

pengembangan kehidupan bermasyarakat. 

E. Kajian Terdahulu 

Kajian terdahulu mengenai hewan anjing dalam al-Qur’an telah 

banyak dilakukan oleh sejumlah peneliti, diantaranya sebagai berikut: 

1. Penelitian oleh Risman Bustaman, dkk dengan judul, “Anjing Sebagai 

Tamsil Al-Qur’an Dalam Tafsir Al-Mishbah Karya M. Quraish Shihab”. 

Artikel ini menjelaskan bagaimana pandangan tafsir Al-Mishbah terkait 

perumpamaan anjing yang ada di alquran surah al-arof ayat 176-177. 

Spesifik dan detail tentang anjing yang di tamsilkan pada ayat tersebut 

menurut pandangan tafsir al misbah dilengkapi dengan buku-buku oleh 

pengarang yang sama.15 

 
15 Risman Bustamam and Dkk, “Anjing Sebagai Tamsil Alqur’an Dalam Tafsir Al-

Mishbah Karya M.Quraish Shihab,” Istinara: Riset Keagamaan Social Dan Budaya 5, no. 1 (2023).h 

7 



9 

 

2. Penelitian oleh Desi Lestari dengan judul, “Al-Kalb Dalam Al-Qur’an” 

Skripsi ini menjelaskan bagaimana gambaran anjing di dalam alqur’an 

dari pandangan dua mufasir nusantara Muhammad Quraish Shihab dan 

Abdul Malik Karim Amrullah lalu ada juga satu tafsir lagi yakni Tafsir 

Fi Zilalil Al-Qur’an karya Sayyid al-qutub.16 

3. Penelitian oleh Afifah safira dengan judul, “Anjing Dalam Al-Qur’an dan 

Hadist”. Artikel yang menyimpulkan bahwa anjing tidak boleh di 

pelihara dan memfalidasi hadist bahwa anjing tidak disukai malaikat 

karena rumah yang memelihara anjing maka malaikat tidak akan masuk 

ke rumah tersebut. Dalam artikel ini juga mencantumkan perilaku anjing 

di beberapa keadaan.17 

4. Penelitian oleh Rezki Afdhal dengan judul, “Anjing Dalam Al-Qur’an 

(Suatu Kajian Maudu’i)”. Skripsi yang meindentifikasi bahwa kalbun di 

dalam alquran untuk menggambarkan seekor anjing penjaga, anjing 

pemburu, dan anjing yang senantiasa menjulurkan lidahnya. Dan 

menarik kesimpulan bahwa sifat kesetiaan anjing hendaknya dijadikan 

tauladan bagi manusia.18 

5. Penelitian oleh Yongki Paldri yang berjudul, “Anjing Sebagai Hewan 

Peliharaan Dalam Pandangan Mufasir Indonesia (Studi Komparatif 

 
16 Desi Lestari, “Al-Kalb Dalam Al-Qur’an” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021).h 89 
17 Afifah Safira and Syarif Hidayat Amrullah, “Anjing Dalam Al-Qur’an Dan Hadist,” 

2023. 
18 Afdal, “Anjing Dalam Al-Qur’an (Suatu Kajian Maudui).” 



10 

 

Atas Penafsiran M. Quraish Shihab dan Buya Hamka)19. Hasil penelitian 

ini menunjukkan bahwa anjing dalam Al-Qur’an diposisikan tidak hanya 

sebagai hewan semata, tetapi juga sebagai sarana pembelajaran yang 

mengandung pesan moral dan simbolik, sebagaimana terlihat dalam 

kisah Ashḥābul Kahfi serta berbagai perumpamaan lain. Selain itu, Al-

Qur’an menampilkan anjing sebagai hewan yang memiliki 

keistimewaan, khususnya kecerdasan dan kemampuannya untuk dilatih, 

sehingga dapat dimanfaatkan sebagai hewan pemburu sebagaimana 

tersirat dalam QS. al-Mā’idah ayat 4. Dalam perspektif penafsiran, M. 

Quraish Shihab melalui Tafsir Al-Mishbah tidak menyatakan secara tegas 

kebolehan memelihara anjing bagi umat Islam, melainkan lebih 

menekankan fungsi anjing dalam konteks perburuan tanpa menarik 

kesimpulan normatif yang eksplisit. Sebaliknya, Buya Hamka dalam 

Tafsir Al-Azhar menyampaikan pandangan yang lebih jelas dengan 

menyatakan bahwa anjing boleh dipelihara oleh umat Islam selama 

pemeliharaannya memiliki tujuan tertentu yang dibenarkan, seperti untuk 

berburu, menjaga, atau kepentingan fungsional lainnya. 

6. Penelitian oleh Zulfiyani dan Alimin yang berjudul, “Simbolisasi Anjing 

dalam Al-Qur’an: Pendekatan Semiotika Triadik”20 Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa simbolisasi anjing dalam Al-Qur’an bersifat plural 

 
19 Yongki Paldri, “Anjing Sebagai Hewan Peliharaan Dalam Pandangan Mufasir Indonesia 

(Studi Komparatif Atas Penafsiran M. Quraish Shihab Dan Buya Hamka)” (Universitas Islam 

Negeri Datokarama Palu, 2023). 
20 Zulfiyani Sudirman and Muh Alimin, “Simbolisasi Anjing Dalam Al-Qur’an: 

Pendekatan Semiotika Triadik,” Qudwah Qur’aniyah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 2 

(2024): 133–43, https://doi.org/10.30631/qudwahquraniyah.v2i2.2452. 



11 

 

dan kontekstual, tidak terbatas pada satu makna tunggal. Dalam QS. al-

Mā’idah [5]: 4, anjing (kalb) dimaknai secara positif sebagai hewan 

pemburu yang terlatih (mukallibīn), sehingga merepresentasikan fungsi, 

kecerdasan, dan kegunaannya bagi manusia. Sementara itu, dalam QS. 

al-A‘rāf [7]: 176, anjing digunakan sebagai simbol perumpamaan bagi 

manusia yang menyimpang dari ayat-ayat Allah dan senantiasa 

mengikuti hawa nafsunya, sehingga maknanya bersifat moral-simbolik, 

bukan biologis. Dengan menggunakan teori semiotika Charles S. Peirce, 

kata kalb berfungsi sebagai representamen yang merujuk pada objek 

yang berbeda sesuai konteks ayat, dan menghasilkan interpretant yang 

beragam, baik sebagai hewan pemburu maupun sebagai simbol perilaku 

manusia yang tercela. 

7. Penelitian oleh Sarwar dkk, yang berjudul “Islamic Jurisprudential 

TeachingsRegarding Dogs(An Analytical Study)”21 Hasil penelitian ini  

bahwa berbagai polemik mengenai anjing dalam Islam termasuk 

anggapan bahwa Islam memerintahkan pembunuhan anjing berakar pada 

kesalahpahaman terhadap sumber-sumber ajaran Islam, baik Al-Qur’an, 

hadis, maupun fiqh. Penelitian ini menemukan bahwa prinsip dasar 

syariat Islam sesungguhnya berlandaskan pada nilai kasih sayang, non-

kekerasan, dan larangan menyakiti seluruh makhluk hidup. Kajian 

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, khususnya kisah Ashḥābul Kahfi, 

 
21 Muhammad Sarwar, Ahmad Raza, and Muhammad Karim Khan, “Islamic 

Jurisprudential Teachings Regarding Dogs (An Analytical Study),” International Research Journal 

of Management and Social Sciences 4, no. 3 (2023): 1–11, 

https://doi.org/10.5281/zenodo.10492178. 



12 

 

menunjukkan bahwa anjing diposisikan sebagai bagian penting dari 

narasi tersebut, di mana anjing digambarkan berada bersama para 

penghuni gua dan berperilaku selaras dengan mereka, tanpa indikasi 

bahwa keberadaannya dipandang negatif atau tercela. 

8. Penelitian oleh Yelmi dkk yang berjudul, “Pandangan al-Qur’an tentang 

Sifat dan Peran al-Kalb”22 Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Al-

Qur’an menyebut hewan anjing (al-kalb) sebanyak enam kali dalam tiga 

surah dengan menampilkan sejumlah karakter dan fungsi yang bernilai 

positif. Melalui ayat-ayat tersebut, Al-Qur’an tidak hanya menggunakan 

anjing sebagai perumpamaan moral, seperti kebiasaannya menjulurkan 

lidah yang dianalogikan dengan manusia yang mengabaikan ilmu yang 

dimilikinya, tetapi juga menegaskan sifat kesetiaan anjing sebagaimana 

tergambar dalam kisah Ashḥābul Kahfi. Selain itu, Al-Qur’an 

membolehkan pemanfaatan anjing sebagai hewan pemburu, yang hasil 

buruannya dapat dikonsumsi, sebagaimana dijelaskan dalam QS. al-

Mā’idah. 

9. Penelitian oleh Abdul Kher dkk yang berjudul, “Keeping Pets from the 

Hadith Perspective”23 Hasil penelitian menunjukkan bahwa hadis Nabi 

Muhammad SAW mengajarkan sikap kasih sayang dan kepedulian 

terhadap seluruh makhluk hidup, termasuk hewan peliharaan. Penelitian 

 
22 Yelmi Yelmi et al., “Pandangan Al- Qur’an Tentang Sifat Dan Peran Al-Kalb,” Journal 

of Islamic Studies and Multidisciplinary Research 2, no. 1 (2024): 13–22. 
23 Abdul Kher, Muhammad Rizki Widiyanto, and Moh Abdul Rahim, “Keeping Pets from 

the Hadith Perspective,” Jurnal Riset Agama 3, no. 1 (2023): 170–76, 

https://doi.org/10.15575/jra.v3i1.19913. 



13 

 

ini menggarisbawahi bahwa memelihara hewan yang tidak dilarang oleh 

syariat, seperti anjing, hukumnya diperbolehkan selama kebutuhan 

dasarnya terpenuhi, mulai dari makanan, minuman, tempat tinggal, 

hingga perlakuan yang baik. Hadis-hadis yang dikaji menekankan 

pentingnya tanggung jawab moral pemilik terhadap hewan peliharaan 

serta larangan memperlakukan hewan secara zalim. 

10. Penelitian oleh Nur Laili yang berjudul, “Pembacaan Hadis-Hadis 

Tentang Anjing Dalam Perspektif Sociology Of Animal (Sosiologi 

Hewan)”24 Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemahaman hadis-hadis 

tentang anjing menjadi lebih beragam ketika dianalisis melalui perspektif 

sosiologi hewan, karena tidak seluruhnya merepresentasikan sikap 

permusuhan, melainkan memuat pesan moral dan sosial tertentu. Hadis 

riwayat Bukhari No. 2190, misalnya, menegaskan nilai moral berupa 

kepedulian terhadap kesejahteraan anjing, sementara beberapa hadis lain 

seperti riwayat Muslim No. 789 dan No. 3927 masih memuat pelabelan 

negatif, khususnya terhadap anjing hitam yang diasosiasikan secara 

simbolik dengan setan. Namun demikian, hadis riwayat Muslim No. 

2934 dan Ahmad No. 5136 mengandung pesan tersirat tentang 

pengakuan hak hidup anjing selama tidak membahayakan lingkungan 

sekitar serta membuka ruang pengendalian populasi secara etis, 

sedangkan hadis riwayat Bukhari No. 167 serta Muslim No. 420 dan 422 

 
24 Nur Laili Nabilah Nazahah Najiyah, “Pembacaan Hadis-Hadis Tentang Anjing Dalam 

Perspektif Sociology Of Animal (Sosiologi Hewan)” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024).h 13 



14 

 

dapat dipahami sebagai upaya mereduksi stigma kenajisan yang 

dilekatkan secara mutlak pada anjing. Penelitian ini menemukan bahwa 

stigma negatif dalam narasi hadis tidak dapat dilepaskan dari konteks 

sosial dan kultural masyarakat pra-Islam yang telah memandang anjing 

secara negatif, pandangan yang kemudian berlanjut dan memengaruhi 

konstruksi sosial umat Islam seiring dengan kemunculan hadis-hadis 

yang menyesuaikan kondisi dan perkembangan zaman, sehingga hadis-

hadis tentang anjing sepatutnya dipahami secara kontekstual dan historis 

agar tidak dijadikan legitimasi untuk bersikap tidak manusiawi atau 

merendahkan hak-hak anjing sebagai makhluk hidup ciptaan Allah SWT. 

Berdasarkan kajian terhadap penelitian-penelitian terdahulu 

mengenai hewan anjing (al-kalb) dalam Al-Qur’an, dapat diketahui 

bahwa tema ini telah dibahas dengan beragam pendekatan dan sudut 

pandang. Sejumlah penelitian menyoroti simbolisasi anjing dalam ayat-

ayat tertentu, seperti kajian Risman Bustaman dkk. yang secara khusus 

memfokuskan analisis pada tamtsil anjing dalam QS. al-A‘rāf ayat 176–

177 menurut Tafsir Al-Mishbah. Penelitian lain bersifat komparatif, 

sebagaimana dilakukan oleh Desi Lestari dan Yongki Paldri, yang 

membandingkan pandangan beberapa mufasir Nusantara terkait makna 

dan hukum pemeliharaan anjing. Selain itu, terdapat pula penelitian yang 

menekankan aspek normatif melalui perspektif hadis dan fiqh, seperti 

karya Sfifah Safira serta Sarwar dkk., yang berupaya meluruskan 

miskonsepsi tentang anjing dalam Islam dan menegaskan prinsip kasih 



15 

 

sayang terhadap seluruh makhluk hidup. Sementara itu, penelitian 

dengan pendekatan tematik dan semiotika, seperti yang dilakukan oleh 

Rezki Afdhal, Yelmi dkk., serta Zulfiyani dan Alimin, telah berhasil 

mengungkap pluralitas makna anjing dalam Al-Qur’an, baik sebagai 

hewan pemburu, simbol moral, maupun representasi nilai kesetiaan. 

Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut umumnya masih 

bersifat parsial, baik karena terbatas pada ayat tertentu, pendekatan 

tertentu, maupun fokus perbandingan antar mufasir. Belum banyak 

penelitian yang secara khusus dan komprehensif menelaah seluruh ayat 

tentang anjing dalam Al-Qur’an dengan menjadikan Tafsir Al-Mishbah 

karya M. Quraish Shihab sebagai objek utama kajian, sekaligus 

mengaitkannya dengan konteks sosial-keagamaan masyarakat Indonesia. 

Oleh karena itu, penelitian ini memiliki posisi penting untuk mengisi 

celah tersebut dengan menyajikan analisis tematik-kontekstual mengenai 

makna, fungsi, dan simbolisasi anjing dalam Al-Qur’an berdasarkan 

Tafsir Al-Mishbah, serta relevansinya terhadap konstruksi pemahaman 

masyarakat Muslim kontemporer 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Secara kategoris penelitian ini adalah penelitian kualitatif, 

karena penelitian ini bertujuan untuk memahami fenomena stigma 

negatif masyarakat terhadap anjing dan apa yang dialami subjek secara 

holistik, dijelaskan dalam kata kata dan bahasa dalam konteks tertentu. 



16 

 

Jenis penelitian ini termasuk penelitian pustaka karena subjek 

penelitiannya adalah pustaka yang membahas tentang hewan anjing 

menurut pandangan mufassir Muhammad Quraish Shihab. Baik yang 

bersumber dari poin-poin utama pembahasan metode maupun karya 

lain yang terkait dengan pembahasan. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan deskriptif dan analisis untuk memaparkan data dari kata 

anjing di dalam tafsir peneliti menggunakan kata al-Kalb secara 

kategori berdasarkan langkah tafsir maudui.  

 Tafsir maudhui menurut terminologi adalah metode yang 

ditempuh seorang mufassir dengan cara menghimpun seluruh ayat-ayat 

Alquran yang berbicara tentang satu masalah tertentu (tema), serta 

mengarah kepada satu tujuan, meskipun ayat-ayat itu cara turunnya 

berbeda, tersebar dalam berbagai surat Alquran dan beda pula waktu 

dan tempat turunnya. Topik dan masalah penyusunannya berdasarkan 

kronologis serta sebab turunnya ayat-ayat tersebut, kemudian 

penafsiran memberi keterangan dan penjelasan dan mengambil 

kesimpulan secara khusus.25 

Dengan demikian, metode mauḍui (tematik) adalah sebuah 

sumber metode tafsir yang berusaha menjelaskan berbagai ayat-ayat 

Alquran yang berkenaan dengan suatu topik tertentu yang dijelaskan 

 
25 Abd al-Hayy al-Farmawiy, Al-Bidayah Di Al-Tafsir Al-Maudhu’i: Dirasat Manhajiat 

Mawdhu’iyat (Mesir: Maktabah Jumhuriyah, n.d.).h 23 



17 

 

dengan berbagai macam keterangan sehingga memperjelas dalam 

memecahkan suatu masalah.26 

2. Sumber data  

Penelitian ini merupakan kajian pustaka (libary research) karena 

penelitian berpedoman pada data berupa buku, artikel, laporan 

penelitian, website, dll. Data tersebut kemudian dibagi menjadi data 

primer dan data sekunder. Data primer dalam penelitian ini adalah al-

Qur’an dan bukubuku yang mencoba membantu pemahaman al-Kalb 

dalam al-Qur’an yaitu: kitab Tafsir Al-Mishbah karya Prof. Dr. M. 

Quraish Shihab, Kitab Tafsir ibnu katsir. Kitab-kitab tersebut dipilih 

karena mendukung penelitian secara komprehensif dibandingkan 

dengan kitab lainnya. Selain data primer, penulis juga memerlukan data 

sekunder, yaitu data tambahan yang terdapat di jurnal dan karya lain 

yang mendukung penelitian ini. 

3. Pengumpulan data 

 Penelitian ini menggunakan metode tafsir maudui yakni 

metode tafsir yang berusaha mencari jawaban al-Qur’an dengan cara 

mengumpulkan ayat-ayat al-Qur’an yang mempunyai tujuan yang satu 

sehingga penulis menggunakan Mu’jam al-Mufahras li al-faz al-

Qur’an al-Karim dalam mengumpulkan data terkait. Ayat al-Qur’an 

 
26 Muhammad Irfan Apri Syahrial, Tafsir Tematik Al-Qur’an (Studi Atas Buku “Tafsir Al-

Qur’an Tematik” Kementrian Agama RI (Jakarta: PTIQ Press, 2019).h 31 



18 

 

yang ditemukan yakni Surah al-Maidah / 4: 5, surah al-Kahf / 18:18, 

surah alKahf / 18: 22, surah al-A'raf / 7: 176.27 

G. Sistematika Penulisan 

 Untuk memberikan gambaran dan memudahkan yang jelas 

mengenai isi penulisan ini, maka penyusunan skripsi ini disusun menjadi 5 

bagian dengan sistematika sebagai berikut:  

Bab I: pendahuluan, latar belakang, rumusan masalah, tujuan dan 

manfaat penulisan, tinjauan pustaka, metodologi penelitian, dan sistematika 

penulisan.  

Bab II: Wawasan anjing di dalam al-Qur’an. Pada bagian ini memuat 

kajian teori mengenai terminology Anjing di dalam al-Qur’an, Pandangan 

ulama mengenai hewan anjing, dan kajian ayat-ayat hewan anjing dalam al-

Qur’an. 

Bab III: Berisi mengenai Biografi Muhammad Quraish Shihab dan 

Tafsir Al-Mishbah. Biografi tokoh berisikan riwayat hidup dan pendidikan 

serta karya-karya. Sedangkan pada bagian tafsir Al-Mishbah berisikan latar 

belakang penulisan, sistematika tafsir, serta metode dan corak tafsir. 

Bab IV: Penafsiran anjing perspektif tafsir Al-Mishbah serta 

relevansi pandangan anjing dalam konteks masyarakat kontemporer. 

Bab V: terakhir berisi penutup. Bab ini adalah penutup yang berisi 

kesimpulan hasil penelitian serta  saran penelitian.  

 
27 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu’jam Mufahros Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim, n.d.h 

614 


