
viii 
 

ABSTRAK 
 

Muhamad Imanudin Arrafi, 126102211064, Analisis Hukum Islam Terhadap 

Penggunaan Sajen di Area Keramat dalam Acara Pernikahan (Studi Kasus Desa 

Gondek Kecamatan Mojowarno Kabupaten Jombang, Jurusan Syariah Program 

Studi Hukum Keluarga Islam Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum, Universitas 

Islam Negeri Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, 2025, Dosen Pembimbing: 

Dr. Ladin, S.H.I., M.H. 

 

Kata Kunci: Hukum Islam, Sajen, Area Keramat, Adat Pernikahan, ‘Urf 

 

           Penelitian ini dilatarbelakangi oleh fenomena sosial-keagamaan yang terjadi di 

Desa Gondek, Kecamatan Mojowarno, Kabupaten Jombang, di mana praktik penggunaan 

sajen (sesajen) dalam acara pernikahan masih dilestarikan oleh masyarakat. Sajen 

biasanya diletakkan di area yang dianggap keramat, sebagai bentuk penghormatan kepada 

leluhur dan permohonan keselamatan dalam rangkaian prosesi pernikahan. Dalam 

konteks masyarakat Muslim, praktik semacam ini menimbulkan polemik karena 

berpotensi berbenturan dengan prinsip-prinsip tauhid dalam ajaran Islam. Oleh karena itu, 

penelitian ini penting untuk mengkaji sejauh mana penggunaan sajen dapat diterima 

dalam perspektif hukum Islam. 

 

Rumusan masalah: 1) Bagaimana praktik dari penggunaan sajen di area keramat 

dalam adat pernikahan? 2) Bagaimana makna dan tujuan dari penggunaan sajen di area 

keramat dalam adat pernikahan? 3) Bagaimana pandangan Hukum Islam terhadap 

penggunaan sajen? 

 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui wawancara, observasi langsung, 

dan studi terhadap tokoh masyarakat, tokoh agama, dan pelaku adat setempat. Analisis 

data melalui reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Keabsahan data 

diuji dengan teknik triangulasi metode untuk hasil yang valid. 

 

Hasil penelitian: 1) Penggunaan sajen dilakukan secara adat di tempat-tempat 

sakral dengan penuh makna simbolis, seperti kesejukan dan keberkahan. Tradisi ini tetap 

dijaga sebagai bagian dari identitas dan warisan budaya masyarakat. 2) Sajen dalam adat 

pernikahan di Desa Gondek dimaknai sebagai simbol spiritual dan penghormatan kepada 

leluhur, bukan sebagai bentuk penyembahan. Tradisi ini berfungsi sebagai sarana 

memohon keselamatan serta mencerminkan harmoni antara manusia, alam, dan roh 

leluhur yang dijaga secara turun-temurun. 3) Dari pandangan hukum Islam jika sajen 

diyakini memiliki kekuatan gaib yang bisa memberikan manfaat atau menolak bahaya, 

maka hal tersebut masuk dalam kategori syirik. Namun apabila praktik tersebut dimaknai 

hanya sebagai simbol budaya tanpa unsur keyakinan terhadap kekuatan selain Allah, 
maka dapat ditoleransi sebagai bagian dari ‘urf shahih. Oleh karena itu, pendekatan 

edukatif dan kultural diperlukan agar terjadi harmoni antara adat lokal dan syariat Islam. 

 

  

 

 



ix 
 

ABSTRACT 

 

Muhamad Imanudin Arrafi’i, 126102211064, An Islamic Legal Analysis of the Use of 

Offerings in Sacred Areas During Wedding Ceremonies (Case Study of Gondek 

Village, Mojowarno District, Jombang Regency), Sharia Department, Islamic 

Family Law Study Program, Faculty of Sharia and Law, State Islamic University 

Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, 2025, Advisor: Dr. Ladin, S.H.I., M.H. 

 

Keywords: Islamic Law, Offerings, Sacred Area, Wedding Tradition,’Urf 

 

This research is motivated by a socio-religious phenomenon occurring in Gondek 

Village, Mojowarno District, Jombang Regency, where the practice of using sajen (ritual 

offerings) in wedding ceremonies is still preserved by the local community. Sajen are typically 

placed in areas considered sacred, as a form of respect to ancestors and a plea for safety during 

the wedding procession. Within the context of the Muslim community, such practices have 

sparked polemics, as they potentially conflict with the principles of tawhid (Islamic monotheism). 

Therefore, this study is important to examine the extent to which the use of sajen can be accepted 

from the perspective of Islamic law. 

 

Research questions: 1) How is the practice of using sajen in sacred areas carried 

out in traditional wedding customs? 2) What are the meanings and purposes of using sajen 

in sacred areas during wedding ceremonies? 3) What is the Islamic legal perspective on 

the use of sajen? 

 

This study employs a qualitative method with a descriptive-analytical approach. 

Data collection techniques include interviews, direct observation, and studies involving 

community leaders, religious scholars, and local traditional practitioners. Data analysis is 

conducted by referring to Islamic legal theory, including primary sources such as the 

Qur’an, Hadith, as well as principles of fiqh and the concept of ‘urf (customary practices 

of the community). 

 

The use of: 1) Sajen is conducted according to local tradition in sacred places 

with symbolic meanings such as coolness and blessings. This tradition is preserved as 

part of the community’s cultural identity and heritage. 2) Sajen in the wedding custom of 

Gondek Village is interpreted as a spiritual symbol and a form of respect for ancestors, 

not as an act of worship. This tradition serves as a means to seek safety and reflects 

harmony between humans, nature, and ancestral spirits that has been maintained across 

generations. 3) From the perspective of Islamic law, if sajen is believed to possess 

supernatural powers that can bring benefit or prevent harm, it falls into the category of 

shirk. However, if the practice is merely understood as a cultural symbol without belief 

in any power besides Allah, it may be tolerated as part of ‘urf shahih. Therefore, an 

educational and cultural approach is necessary to create harmony between local traditions 

and Islamic law. 

 

 

 

 

 



x 
 

 الملخص 
 

الة قرية غوندك، منطقة تحليل قانوني إسلامي لاستخدام القرابين في المناطق المقدسة أثناء حفلات الزفاف )دراسة ح
الرقم:  موجوارنو،  العرافي،  الدين  إيمان  جمبانج(محمد  الأحوال ١٢٦١٠٢٢١١٠٦٤محافظة  برنامج  الشريعة،  قسم 

المشرف:  ٢٠٢٥الشخصية، كلية الشريعة والقانون،الجامعة الإسلامية الحكومية السيد علي رحمة الله تولونجاغونغ،  
 لدين، .ب.ق، .م.ق

 .الكلمات المفتاحية: الشريعة الإسلامية، القرابين، المناطق المقدسة، تقاليد الزواج
تهدف هذه الدراسة إلى تحليل استخدام القرابين )الساجين( في حفلات الزواج التي تقُام في المناطق المقدسة، 
وهي عادة لا تزال تُُارس من قبل سكان قرية غوندك الواقعة في منطقة موجوارنو بمحافظة جمبانج. يتميز سكان هذه 

لغيبيات، ويظهر ذلك في بعض الطقوس، مثل تقديم القرابين في المنطقة بتمسكهم القوي بالعادات المحلية واعتقادهم با 
الأماكن التي تعُتبر مقدسة خلال مناسبات الزواج. وتعُد هذه الظاهرة مثاراً مهمًّا للنقاش والتحليل من منظور الشريعة 

 .الإسلامية، التي تؤكد على نقاء العقيدة وصفاء التوحيد
( كيفية ممارسة استخدام "السَّجِن" في الأماكن المقدسة ضمن تقاليد الزواج، ١تتمثل مشكلة هذا البحث في:  

( ما هو موقف ٣( ما المعنى والهدف من استخدام "السَّجِن" في هذه الأماكن المقدسة في سياق العادات الزواجية، و٢
العُرف المقبول شرعًا أم يدخل في نطاق الممارسات المخالفة    الشريعة الإسلامية من استخدام "السَّجِن" وهل يعُد من 

 .للعقيدة الإسلامية
اتُبّعت في هذا البحث منهجية نوعية ذات طابع وصفي تحليلي، حيث جُمعت البيانات من خلال المقابلات، 
والملاحظات الميدانية المباشرة، والدراسات مع الشخصيات المجتمعية، والزعماء الدينيين، وأصحاب التقاليد المحلية. 

الإ  الشريعة  مصادر  إلى  بالرجوع  البيانات  هذه  تحليل  تم  النبوي وقد  والحديث  الكريم،  الأساسية، كالقرآن  سلامية 
 .الشريف، وقواعد الفقه، ومفهوم العرف الذي يعكس عادات المجتمع

وقد توصّل البحث إلى عدّة نتائج؛ أولها أنّ استخدام "السَّجِن" يُمارس في الأماكن المقدسة ضمن الأعراف 
المتبعة، ويُُمَل على دلالات رمزية مثل السكينة والبركة. وتعُتبر هذه التقاليد جزءًا من هوية المجتمع وتراثه الثقافي الذي 

ن" في مراسم الزواج في قرية "غوندك" كرمزٍ روحي وتعبير عن الاحترام للأجداد،  يُُافظ عليه. وثانيًا، ينُظر إلى "السَّجِ 
وليس كشكلٍ من أشكال العبادة. ويُستخدم كوسيلة لطلب السلامة ويعكس حالة من الانسجام بين الإنسان والطبيعة 

يعة الإسلامية ترى أنهّ إذا اقترن  والأرواح الأسلاف، وهو تقليد يوُرث عبر الأجيال. أما النتيجة الثالثة، فهي أن الشر 
استخدام "السَّجِن" بعقيدة تفيد بامتلاكه قوة غيبية تجلب النفع أو تدفع الضر، فإن ذلك يدخل في إطار الشرك. أما  
إذا اقتصر على كونه مجرد رمز ثقافي لا يتضمن أي إيمان بقوة غير الله، فيُعد من العرف الصحيح الذي يمكن التسامح  

 .هنا، تبرز الحاجة إلى مقاربة تعليمية وثقافية لتحقيق التوازن بين التقاليد المحلية ومبادئ الشريعة الإسلاميةمعه. ومن 
 


