BAB I

PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian

Indonesia diakui sebagai negara kesatuan yang multi etnis kaya akan
keanekaragaman agama serta budaya dan terpencar hingga di seluruh wilayah
Nusantara. Namun keberagaman ini diikat dengan satu kesatuan yaitu Bhineka
Tunggal Ika sebagai semboyan Negara Kesatuan Republik Indonesia. Dengan hal
itu meskipun berbeda-beda suku, agama, ras hingga budayanya tetapi tetap satu.
Sebagai makhluk sosial, manusia memiliki hak dan kewajiban dalam menjalankan
kehidupan sesuai dengan keinginannya termasuk memilih agama dan budaya
dengan baik. Melalui agama, manusia akan mencapai hidup tenang dalam
melakukan peribadatan begitu juga budaya sebagai proses penghambaan manusia

kepada Tuhannya.

Kebudayaan yang tumbuh di masyarakat sangatlah beragam, baik itu
berwujud benda, dongeng, roh maupun khayalan-khayalan dan semua termasuk
peninggalan dari leluhur terdahulu. Kebudayaan orang jawa terhadap salah satu
adat istiadat menjadi sebuah kepercayaan yang dipercaya atau diyakini
eksistensinya. Masyarakat jawa pada zaman dulu mempunyai kebudayaan yang

berupa agama agama tertua di jawa yaitu Hindu dan Buddha. Kepercayaan mereka

2 Siti Nurjanah, “Makam Keramat Tubagus Yahya Dan Kehidupan Sosial Keagamaan
Masyarakat Di Kampung Keramat Baru Kelurahan Kuripan Teluk Batang Barat Bandar Lampung”
(Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2024). hal 3



pada waktu itu adalah menyembah benda atau hewan yang memiliki kekuatan

mistis atau keramat yang sering disebut dengan animisme dan dinamisme.?

Kepercayaan masyarakat terhadap suatu perkara seperti halnya animisme
dan dinamisme menjadi sebuah agama yang dianut pada zaman kuno dahulu.
Animisme merupakan suatu kepercayaan meyakini setiap benda di bumi (seperti
makam, gua, pohon atau batu besar) dan dianggap memiliki jiwa yang harus
dihormati agar tidak mengganggu manusia lainnya. Sedangkan dinamisme
merupakan pendewaan terhadap roh nenek moyang yang sudah meninggal dan
menetap di pohon-pohon besar. Disisi lain ada yang menyebutkan bahwa
dinamisme adalah kepercayaan terhadap sesuatu yang abstrak di dalam suatu benda

atau bisa disebut mana’.

Salah satu kepercayaan terhadap bentuk budaya di Indonesia yang berwujud
benda dan sering kita jumpai adalah adanya keberadaan suatu makam. H.A.R Gibb
dan Kramer dalam Shorter Encyclopedia of Islam (1953) menyebutkan bahwa kata
makam berasal dari bahasa arab yaitu magam yang artinya tempat berdiri atau
tempat kedudukan. Dibalik arti tersebut makam belum tentu ada jenazah yang
dikuburkan. Hal itu juga dinamakan dengan istilah magon yang berarti tempat

terdapat barang-barang seseorang contohnya benda pusaka, bajunya, kerisny

3 M Nasyirudin, “Kontruksi Sosial Masyarakat Desa Terhadap Keberadaan Makam Mbah
Sinari,” 2019.



maupun benda keramat lainnya. Di jawa dikenal dengan beberapa nama atau istilah

yang berkaitan dengan makam seperti petilasan, pepunden dan lain sebagainya.*

Dalam tradisi orang Jawa, tempat peristirahatan terakhir para wali yang
diyakini sebagai bukti sejarah paling nyata salah satunya adalah makam. Sebagian
besar masyarakat yang meyakini bahwa makam wali bukan hanya tempat untuk
menyimpan jenazah, namun menjadi tempat sakral yang didalamnya terdapat jasad
orang suci yang dikeramatkan atau disebut juga dengan waliyullah (kekasih Allah).
Jasad orang suci tidak seperti jasad orang pada umumnya, karena dipercayai aman
dari gangguan para binatang maupun makhluk jahat lainnya dan diyakini karena
memiliki kekuatan spiritual yang kental sehinga terjaga dari mara bahaya meskipun

orangnya sudah wafat.?

Pengertian makam pada dasarnya adalah tempat tinggal, kediaman atau
persemayaman terakhir manusia yang sudah meninggal. Di jawa umumnya makam
menjadi tempat sakral dan penuh nilai-nilai mistis yang merujuk pada hal-hal ghaib
atau supranatural dan berkembang menjadi kebiasaan di masyarakat sekitar.
Kondisi tersebut sudah menjadi budaya turun temurun dari leluhur hingga sekarang.
Makam yang diyakini oleh sebagian masyarakat memiliki nilai sakral karena

berhubungan penting dengan sejarah spiritual maupun kontribusi lainnya. Dengan

4 Ahmad Afandi, “Kepercayaan Animisme-Dinamisme Serta Adaptasi Kebudayaan Hindu-
Budha Dengan Kebudayaan Asli Di Pulau Lombok-NTB,” Historis: Jurnal Kajian, Penelitian Dan
Pengembangan Pendidikan Sejarah 1,no. 1 (2016): 01-09.

> Mahsun Mahsun and Muniri Muniri, “Konstruksi Sosial Nyelase Di Makam Syaikhona
Kholil Bangkalan,” Al Fikrah Jurnal Studi llmu Pendidikan Dan Keislaman Vol 1 No 1 (2018).



kata lain makam ini tidak hanya sebagai pemakaman biasa melainkan sebagai

tempat yang memiliki nilai historis dan religius.

Masyarakat mengartikan makam sebagai sesuatu yang berkaitan dengan
ilmu pengetahuan yang berpengaruh dalam pandangan hidup manusia di
lingkungan sekitarnya. Eksistensi lokasinya ini menjadikan sebuah fenomena
hubungan antara manusia dengan lingkungannya berupa ritual yang melibatkan
unsur rohaniyah. Menurut beberapa orang mengatakan bahwa arti makam sendiri
berasal dari bahasa arab yaitu magam yang berarti tempat atau hierarki. Sedangkan
dalam bahasa arab, tempat untuk menempatkan jenazah disebut gabr atau kuburan.
Pada umumnya kuburan adalah tempat menguburkan orang mati (orang biasa),
tetapi ada sebutan khusus untuk nama kuburan jika yang meninggal itu seorang wali

(orang suci) yaitu makam wali bukan kuburan wali.®

Makam bisa disebut dengan keramat atau sakral jika penghuni makam
adalah orang yang berpengaruh di lingkungan masyarakat tersebut. Pengaruh itu
bisa disebut dengan kharisma atau orang yang paling berkontribusi. Sebagaimana
yang telah diungkapkan Weber mengenai kharisma yaitu suatu keistimewaan dalam
karakter dan kepribadian seseorang. Kharisma dapat digunakan pada suatu kondisi
tertentu di diri seseorang yang berbeda dari orang biasa dan dianggap sebagai orang

istimewa atau luar biasa. Seseorang yang memiliki kharisma biasanya diperlakukan

® Ayu Ni’mah Ulin and Ashif Az Zafi, “Perspektif Masyarakat Terhadap Kesakralan Makam
Wali Mbah Koco Negoro Kauman Honggosoco,” Inovatif Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama &
Kebudayaan 6, no. 2 (2020): 115-27. hal 115.



dengan khusus oleh masyarakat karena dianggap sebagai orang yang dianugerahi

kekuasaan sehingga para pengikutnya bisa meneladani ajarannya.’

Kepercayaan masyarakat terhadap makam sakral maupun tidak itu tidak
instan tetapi melalui proses pemahaman teologis yang bermula dari ajaran tasawuf.
Pemahaman ini menggambarkan bahwa seseorang yang memiliki kharisma tidak
terlepas dari tiga hal terhormat yaitu karomah, barokah dan syafaat. Ketiga hal
tersebut saling terikat dengan seseorang yang memiliki kharisma tersebut dan
menjadikannya sebagai tokoh keramat yang disegani di masyarakat, baik masih
hidup maupun sudah meninggal. Sehingga untuk mencari tiga hal tersebut makam

keramat dijadikan sebagai tempat peziarah.

Menurut golongan umat Islam, penghormatan kepada wali yang sudah
meninggal merupakan ritual yang berlangsung sejak dulu. Hal ini pada umumnya
dilakukan sebagai penghubung antara Allah SWT dengan para wali. Semua umat
Islam dianjurkan untu bertabarruk kepada Allah SWT, tetapi perlu dimengerti
bahwa semua ketetapan berasal dari Allah SWT dan Rasul-Nya. Setiap orang harus
bisa memahami perbedaan antara hal yang mengandung makna keberkahan atau
tidak. Jika tidak bisa memahami maka bisa disebut dengan mughayyabat atau

perkara ghaib yang tidak bisa dicerna oleh akal pikiran manusia.?

7 Nurjanah, “Makam Keramat Tubagus Yahya Dan Kehidupan Sosial Keagamaan
Masyarakat Di Kampung Keramat Baru Kelurahan Kuripan Teluk Batang Barat Bandar Lampung.”
hal 5

& Ni’mah Ulin and Az Zafi, “Perspektif Masyarakat Terhadap Kesakralan Makam Wali
Mbah Koco Negoro Kauman Honggosoco.” hal 116



Masyarakat Jawa beranggapan bahwa makam yang dianggap sakral
memiliki nilai khusus bagi orang yang bersangkutan. Sakral diartikan sebagai
tempat yang mempunyai kekuatan mistis. Anggapan tersebut terdapat dalam
sejarah, sebagaimana sebelum agama Islam datang ke Indonesia orang Jawa
beragama Hindu-Buddha dan dari agama inilah orang Jawa meyakini bahwa jika
orang yang sudah meninggal itu dapat dimintai berkah atau pertolongan saudaranya
yang masih hidup. Mereka juga menganggap bahwa makam itu adalah tempat yang
paling baik untuk meminta pertolongan karena dianggap tempat yang sakral atau

ghoib untuk berkomunikasi dengan roh-roh halus.®

Secara material maupun fisik, perkara yang dianggap sakral itu sama saja
tidak ada bedanya dengan benda biasa lainnya. Menurut Durkheim, kepercayaan
manusia atau masyarakat yang menjadikan suatu tempat itu suci atau keramat bukan
karena adanya keunggulan dalam benda atau tempat tersebut. Kepercayaan
terhadap sesuatu yang suci datang dari subjek yang mengganggapnya sebagai suatu
hal yang suci. Sakral atau keramat bukan sifat dari benda atau tempat itu sendiri,
namun diberikan oleh masyarakat yang menyucikannya. Suatu hal yang
mengandung kesakralan harus dijaga dan dihormati, sebab hal yang sakral
merupakan bagian dari warisan budaya leluhur dan sudah menjadi komponen

penting dalam keberlangsungan hidup mereka.*

9 Afandi, “Kepercayaan Animisme-Dinamisme Serta Adaptasi Kebudayaan Hindu-Budha
Dengan Kebudayaan Asli Di Pulau Lombok-NTB.” hal 15

19 Nurjanah, “Makam Keramat Tubagus Yahya Dan Kehidupan Sosial Keagamaan
Masyarakat Di Kampung Keramat Baru Kelurahan Kuripan Teluk Batang Barat Bandar Lampung.”
hal 32



Sakral dalam hal ini merupakan ciptaan dari realitas yang lain, maksudnya
sesuatu yang suci, tertinggi dan keramat. Menurut Mircea Eliade, pola-pola
sakralitas membentuk seluruh kegiatan masyarakat dari yang paling penting hingga
pada kehidupan sehari-hari. Implementasi dari kehidupan sehari-hari yang
dilakukan merupakan bentuk yang biasa dan ketika sudah masuk dalam dunia yang
luar biasa maka itulah yang disebut sakral. Untuk bertemu dengan sesuatu yang
sakral diperlukan ritual untuk mencapai kesakralan tersebut, salah satunya ritual

ziarah terhadap makam-makam kuno atau keramat.™

Pemujaan terhadap leluhur menciptakan tradisi ziarah ke tempat-tempat
yang dikeramatkan yaitu makam. Hal ini tidak bisa terpisah dari pandangan hidup
orang Jawa yang sangat mengedepankan kedamaian batin, keharmonisan dan
ketenangan pada umumnya. Selain itu orang Jawa sangat pandai menerima terhadap
segala perkara yang terjadi sambil memposisikan diri menjadi pribadi di bawah
masyarakat dan masyarakat di bawah alam. Perkembangan zaman yang semakin
bertambah ini mempengaruhi sikap masyarakat terhadap perilaku pemujaan
leluhur, terutama pada suatu makam yang menjadi tempat keramat yang diyakini
mengandung hal mistis. Pengaruh tersebut terletak pada aktivitas ziarah masyarakat

yang semakin meningkat terhadap makam keramat tersebut.*?

Di Nusantara terdapat tiga tempat yang disakralkan dalam kehidupan orang

Islam Jawa, diantaranya yaitu masjid, makam dan sumur. Tiga tempat ini pada

11 Syaiful Bahri, “Konstruksi Sosial Terhadap Kesakralan Asta Tinggi Di Kebunagung
Kabupaten Sumenep” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018).

12 Amin Muhammad Fauzi, “Sakralitas Objek Wisata Religi (Studi Kasus Di Makam Raden
Aria Wiratanu Datar Atau Eyang Dalem Cikundul Desa Cijagang Kecamatan Cikalang Kulon
Kabupaten Cianjur)” (UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2012).



masyarakat Islam Jawa tidak bisa lepas dari perjalanan hidup mereka. Dengan
begitu, makam sebagai tempat persemayaman terakhir manusia merupakan sebuah
tempat yang memiliki nilai sakral dan ziarah kubur menjadi adat atau kebiasaan
bagi para masyarakat Islam Jawa yang berlaku hingga sekarang. Dalam tradisi
Islam, kuburan dan makam maknanya dibedakan. Kuburan adalah tempat
persemayaman terakhir bagi orang-orang biasa, sedangkan makam merupakan

tempat peristirahatan terakhir bagi seorang wali atau orang-orang terhormat.*

Penemuan makam-makam kuno atau keramat seringkali mengakibatkan
reaksi dari masyarakat terutama jika makam tersebut dianggap sakral atau memiliki
nilai sejarah dan budaya yang kental. Masyarakat juga bisa memaknai bahwa
makam tersebut memiliki pengaruh sesuai dengan ilmu pengetahuan dan
pandangan hidup yang ada di lingkungan makam. Keberadaan tempat atau lokasi
makam itu membuat fenomena hubungan antara manusia dengan lingkungannya

berupa rangkaian ritual atau tradisi yang melibatkan unsur spiritualitas.'*

Spiritualitas merupakan suatu kepercayaan yang dipegang dan dilakukakan
oleh perorangan maupun masyarakat sebagai simbol keagamaan. Makna
spiritualitas bermula dari konsep ontologi yang telah dianalisis secara mendalam
tentang penjiwaan yang didasarkan pada sudut pandang agama. Dalam agama
Islam, sudut pandang agama selaras dengan perubahan kehidupan masyarakat

sehari-hari. Salah satu wujud dari sikap spiritual seseorang adalah ditandai dengan

13 Bahwan, “Konstruksi Sosial Dalam Tradisi Keagamaan (Analisis Tentang Praktik Ziarah
Makam Keramat Di Lombok)” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019).
14 Bahwan. hal 20



adanya pemujaan dan juga proses sakralitas terhadap situs makam yang dianggap
keramat di lingkungan masyarakat tersebut. Hal ini melahirkan sebuah tradisi atau
ritual untuk menghormati eksistensi makam keramat melalui kegiatan ziarah, haul

maupun tradisi yang lainnya.™

Sakralitas makam tidak terlepas dari pengakuan masyarakat atas jasa-jasa
para tokoh tersebut, sebagaimana yang terlihat pada makam para Walisongo,
makam ulama-ulama besar, serta makam tokoh-tokoh yang diyakini sebagai
pembabat atau perintis suatu daerah. Fenomena ini mencerminkan adanya
penghormatan kultural dan spiritual yang dibangun melalui konstruksi sosial
terhadap tokoh-tokoh yang dianggap berjasa besar dalam sejarah lokal maupun

nasional.

Oleh karena itu, ketika sebuah makam keramat atau makam wali ditemukan,
masyarakat sekitar cenderung menjaga dan melestarikan keberadaannya sebagai
bentuk apresiasi terhadap pengabdian serta peran tokoh agama dalam penyebaran
ilmu pengetahuan dan nilai-nilai keagamaan. Kehadiran tokoh agama tersebut
kerap dipandang sebagai sumber inspirasi dan motivasi dalam kehidupan sosial
serta memebrikan solusi atas berbagai persoalan kehidupan yang dihadapi
masyarakat. Maka, pelestarian makam bukan hanya sebagai penghormatan
terhadap warisan sejarah religius, tetapi juga sebagai bentuk reproduksi nilai-nilai

spiritual dan sosial yang terus diwariskan ke lintas generasi.*®

15 Komariyah, “Konstruksi Sosial Atas Situs Makam Syekh Amir Hamzah Di Desa Semen
Kediri” (UIN Syekh Wasil Kediri, 2024).
16 Komariyah. hal 15



Sebagai salah satu contoh yaitu makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori yang
lokasinya berada di Desa Datinawong Kecamatan Babat Kabupaten Lamongan.
Mbah Djati dan Mbah Nasrori dipercaya sebagai tokoh yang memiliki peran
penting dalam sejarah asal usul maupun perkembangan desa tersebut. Beliau
diyakini sebagai leluhur atau tokoh yang memiliki dedikasi tinggi terhadap
penyebaran agama Islam pertama kali dan juga menyebarkan nilai-nilai religi serta
budaya di daerah tersebut. Desa Datinawong merupakan sebuah wilayah pedesaan
dengan masyarakat yang kental akan memegang tradisi dan kepercayaan lokal
menjadi pusat perhatian setelah ditemukannya makam Mbah Djati dan Mbah
Nasrori. Kedua makam tersebut tidak hanya menjadi tempat persemayaman
terakhir tetapi juga diyakini memiliki kekuatan spiritual dan sejarah penting bagi

masyarakat sekitar.

Namun kehadiran makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori menimbulkan pro
dan kontra di kalangan masyarakat terutama warga Desa Datinawong sendiri. D1
satu sisi ada kelompok atau golongan yang menerima dan ingin menjaga serta
melestarikan keberadaan makam ini sebagai bagian dari warisan budaya dan
spiritual yang berharga. Kelompok ini meyakini bahwa makam tersebut harus
dihormati dan dijaga kesakralannya. Sedangkan di sisi lain ada kelompok yang
mempertanyakan keaslian makam serta dampak dari perhatian yang meningkat
terhadap situs tersebut. Sekelompok orang tersebut menganggap bahwa ritual dan
praktik yang berlebihan di sekitar makam dapat membawa pengaruh buruk pada

perilaku takhayul.

10



Pro dan kontra ini menggambarkan dinamika masyarakat dalam
menghadapi fenomena yang dianggap sakral di era modern sekarang. Dimana
tradisi dan kepercayaan lokal berhadapan dengan rasionalitas dan pandangan kritis.
Oleh karena itu, penting untuk melakukan kajian lebih lanjut terkait sakralitas
makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori serta pro kontra atau penemuan makam

beliau.

Hal ini termasuk dalam upaya memahami nilai-nilai yang dipegang
masyarakat, dinamika sosial yang terjadi serta bagimana masyarakat mengelola
perbedaan pandangan tersebut secara harmonis. Penelitian tentang sakralitas
makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori ini dapat memberikan wawasan yang lebih
luas tentang bagaimana masyarakat memahami konsep kesakralan suatu makam

dan menjelaskan pro dan kontra yang muncul terkait penemuan makam tersebut.

B. Fokus Penelitian

1. Apa saja bentuk sakralitas di makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori?
2. Bagaimana pro kontra masyarakat Desa Datinawong setelah ditemukannya

makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori?

C. Tujuan Penelitian

1. Mengetahui bentuk sakralitas di makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori
2. Mengetahui pro kontra masyarakat Desa Datinawong setelah ditemukannya

makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori

11



D. Manfaat Penelitian

1. Secara Teoritis

Dengan adanya penelitian ini, maka dapat memperluas atau menambah

referensi yang bersifat akademis khususnya mengenai teori-teori sosiologi.

Dimana nantinya dapat dijadikan sebagai sumber referensi dalam kajian

Sosiologi Agama selanjutnya. Sehingga setiap fenomena yang ada di ruang

lingkup masyarakat dapat diteliti secara teoritis, ilmiah dan memberikan

gambaran fakta di dalam kehidupan bermasyarakat.

2. Secara Praktis

a. Bagi penulis
Dapat menambah wawasan baru terhadap konstruksi sosial masyarakat atas
penemuan situs makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori, sehingga dapat
diteliti guna memperdalam, memahami dan meninjau fenomena yang
terjadi pada masyarakat di Desa Datinawong dalam aspek keilmuan
sosiologi.

b. Bagi masyarakat
Sebagai pengetahuan untuk memahami bahwa situs makam Mbah Djati dan
Mbah Nasrori dapat membawa perkembangan yang lebih baik dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat Desa Datinawong Kecamatan Kabupaten
Lamongan. Sehingga masyarakat akan semakin sadar bahwa situs makam
Mbah Djati dan Mbah Nasrori sebagai sebuah makam keramat penting
untuk dijaga dan dilestarikan sehingga mampu dijadikan sebagai potensi

maupun identitas dari Desa Datinawong.

12



E. Metode Penelitian

Penelitian ini dilakukan di makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori yang
lokasinya berada di Desa Datinawong Kecamatan Babat Kabupaten Lamongan.
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif yaitu suatu pendekatan untuk
menelusuri dan memahami suatu permasalahan maupun fenomena yang
menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang

dan perilaku yang diamati.

Dalam penelitian ini, penulis berupaya mengungkap bentuk-bentuk
sakralitas makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori serta bagaimana pro kontra
masyarakat terkait penemuan makam tersebut. Pertama, penulis melakukan
observasi dengan mengamati kondisi secara langsung kepada orang maupun tempat
yang diteliti. Dalam hal ini penulis melakukan pengamatan terhadap masyarakat
Desa Datinawong yang tinggal di sekitar komplek makam maupun peziarah serta
mengamati komplek makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori. Observasi dilakukan
guna mendapat atau memproleh data dan informasi yang akurat untuk mendukung

hasil penelitian.

Setelah melakukan observasi, penulis mengambil data primer yang berupa
hasil wawancara yang diperoleh melalui wawancara dengan informan atau
narasumber. Data ini diambil langsung dari beberapa informan yaitu penasehat
makam, pelindung makam, bendahara makam, kyai, pihak pro maupun kontra serta
masyarakat umum. Sebelum melakukan wawancara, penulis terlebih dahulu
menyiapkan pertanyaan penelitian agar dapat dijawab dengan tepat oleh informan.

Metode wawancara yang penulis lakukan adalah dengan bertanya secara non formal

13



kepada kyai, pengurus makam maupun masyarakat umum. Dalam wawancara ini
penulis memulai interaksi dengan percakapan ringan terlebih dahulu sesuai apa
yang telah disiapkan sebelumnya, kemudian mempertanyakan apa yang perlu

dijawab oleh beberapa informan tersebut.

Metode dokumentasi diambil setelah melakukan wawancara kepada
informan. Metode ini adalah cara mengumpulkan data dengan melihat atau
menganalisis dokumen dari subjek tertentu dimana bentuk dokumentasi berupa
foto, catatan atau benda lainnya. Selain itu dokumentasi bertujuan untuk
mendapatkan gambaran secara umum mengenai sudut pandang suatu objek maupun
subjek penelitian. Cara ini dilakukan sebagai bukti untuk mengambil data
penelitian, keperluan analisis yang berupa foto, catatan, tulisan maupun dokumen

pendukung lainnya.

Dalam melakukan proses penelitian, penting adanya analisis data untuk
mengetahui tahapan pengolahan data yang baik dan benar. Analisis data adalah
proses mencari dan menyusun data secara terstruktur yang didapatkan dari hasil
wawancara, hasil observasi dan dokumen-dokumen pendukung lainnya sehingga
lebih mudah dimengerti serta temuan penelitiannya dapat diinformasikan kepada
orang lain dengan baik dan benar. Teknik pengolahan data dapat dilakukan dengan

beberapa tahap.

Tahap tersebut diantaranya adalah pertama pengumpulan data, yang
dilakukan penulis yaitu mengumpulkan data berdasarkan pertanyaan aau

permasalahan yang digambarkan. Data ini diperoleh dari hasil wawancara,

14



observasi, studi pustaka maupun literatur lainnya. Kedua reduksi data, penulis
merangkum atau meringkas hal-hal penting yang digunakan, memfokuskan pada
hal yang dibutuhkan, mencari tema serta polanya dan membuang hal yang tidak
penting atau tidak diperlukan. Ketiga penyajian data, penulis memaparkan atau
menyajikan data yang berbentuk naratif dengan maksud agar data-data yang telah
diuraikan secara sistematis mudah dipahami. Dan tahap terakhir adalah penarikan
kesimpulan, tahap ini masih dikatakan sementara jika masih ditemukan bukti yang
kuat untuk pengumpulan data berikutnya. Namun jika bukti sudah valid maka data

tersebut dapat ditarik kesimpulannya sebagai jawaban permasalahan yang ada.’

F. Penelitian Terdahulu

Unsiyah Siti Marhamah dalam penelitiannya ini berusaha menganalisis
bentuk pengeramatan atau sakralisasi terhadap makam yang sudah ada sejak ratusan
tahun silam. Pengeramatan di Nusantara ini sudah menjadi tradisi yang dilestarikan
oleh masyarakat sebagai bentuk religiusitas dan pengalaman keberagamannya.
Selain itu bentuk sakralisasi yang terdapat pada makam Kanjeng Panembahan
Senopati diantaranya ritual nyekar, jum’at pon, laku prihatin dan nyadran. Pelaku
ritual tersebut diantaranya masyarakat sekitar, abdi ndalem dan peziarah. Disisi lain
sakralisasi makam ini termanifestasi dalam kepercayaan peziarah jika mendatangi
makam akan mendapat banyak barokah maupun hidayah dari Allah SWT melalui
perantara doa di tempat tersebut dan ditujukan kepada Kanjeng Panembahan

Senopati.’® Research GAP dalam penelitian ini secara khusus membahas makam

17 Abdul Dr Nasution Fattah, Metode Penelitian Kualitatif, 2023.
18 Siti Unsiyah, “Sakralisasi Makam Kanjeng Panembahan Senopati Di Kotagede
Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019).

15



Mbah Djati dan Mbah Nasrori, namun masih minimnya studi yang secara eksplisit
mengkaji tentang topik tersebut. Hal ini memungkinkan untuk menggali lebih jauh
nilai-nilai spiritual yang terkait dengan kedua makam ini. Selain itu penelitian ini
mungkin akan mengkaji lebih dalam penyebab dari perbedaan pendapat yang
mempengaruhi interaksi sosial dan praktik keagamaan masyarakat. Meskipun studi
sebelumnya lebih berfokus pada komponen keagamaan, maka studi ini akan
mengeksplorasi aspek religiusitas serta bagaimana tradisi dan nilai-nilai lokal

mempengaruhi persepsi masyarakat terhadap makam.

Siti Nurjanah, dalam penelitiannya berusaha menganalisis terkait keyakinan
pada makam yang dianggap sakral karena makam tersebut dihuni oleh tokoh
kharismatik yang sampai sekarang masih dilestarikan keberadaannya. Bagi para
peziarah dan masyarakat sekitr perlu merawat dan menjaga dengan baik makam
tersebut. Selain itu keberadaan makam keramat Tubagus Yahya membawa dampak
besar terhadap masyarakat yaitu meningkatnya spiritualitas dan tradisi ziarah yang
memberi perubahan bagi bidang ekonomi, sosial maupun budaya.”® Research GAP
dalam penelitian ini menyelidiki bagaimana sifat dan ajaran yang diajarkan beliau
ini mempengaruhi cara pandang masyarakat terhadap makam tersebut. Meskipun
penelitian tentang persepsi masyarakat terhadap kesakralan makam masih terbatas,
kajian ini mungkin akan lebih mengkaji secara mendalam apa yang mempengaruhi
perbedan pendapat yang dapat berpengaruh terhadap hubungan sosial dan kegiatan

keagamaan di masyarakat. Selain itu ritual-ritual keagamaan serta peran dan

1 Nurjanah, “Makam Keramat Tubagus Yahya Dan Kehidupan Sosial Keagamaan
Masyarakat Di Kampung Keramat Baru Kelurahan Kuripan Teluk Batang Barat Bandar Lampung.”

16



maknanya dalam pelestarian makam tersebut akan dikaji dalam penelitian ini
meskipun studi ini belum banyak mendapat perhatian dari khalayak umum.
Dampak ekonomi makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori terhadap penduduk Desa

Datinawong belum diteliti secara mendalam.

Akhmad Fadli, dalam penelitiannya berusaha mendeskripsikan proses ritual
dalam pemanggilan arwah Mbah Kopek dan menganalisis persepsi masyarakat
terhadap keberadaan makam Mbah Kopek di Desa Waluyo Kecamatan
Buluspesantren Kabupaten Kebumen. Prosesi ritual pemanggilan arwah Mbah
Kopek ada tiga tahap yaitu menyiapkan sesaji, memohon izin dan pemberitahuan,
yang terakhir proses masuknya arwah Mbah Kopek ke dalam diri mediator.
Sedangkan persepsi masyarakat terhadap keberadaan makam Mbah Kopek
menimbulkan pro dan kontra. Ada masyarakat yang menyetujui keberadaan makam
tersebut, ada yang menganggap biasa saja dan bahkan ada yang tidak setuju dengan
maka Mbah Kopek.?® Research GAP dalam penelitian sebelumnya disebutkan
bahwa ada ritual pemanggilan roh leluhur, akan tetapi pada penelitian tentang
makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori ini tidak ada ritual pemanggilan roh. Pada
aspek rirtual pada studi ini lebih berfokus pada ritual keagaman yang diikuti oleh
seluruh warga masyarakat Desa Datinawong. Peneitian ini akan mungkin akan
mengkaji lebih dalam mengenai pro dan kontra masyarakat yang dapat

mempengaruhi praktik keagamaan dan interaksi sosial di masyarakat. Selain itu

20 Akhmad Fadli, “Persepsi Masyarakat Terhadap Makam Mbah Kopek Di Desa Waluyo
Kecamatan Buluspesantren Kabupaten Kebumen ( Kajian Folklor ),” Jurnal Program Studi
Pendidikan Bahasa Dan Sastra Universitas Muhammadiyah Purworejo 06, no. 04 (2015): 18-23.

17



persepsi masyarakat terhadap makam dan pengaruhnya terhadap identitas budaya

lokal menjadi subjek penelitian ini.

Rinka Sari, Trie Yunita, dalam penelitiannya mengkaji tradisi ziarah dengan
penemuan kasus terhadap makam Pangeran Jayakarta di Jatinegara Kaum
Pulogadung Jakarta Timur. Tradisi ziarah ini telah menjadi bagian yang tak
terpisahkan dari kehidupan masyarakat muslim di Nusantara. Namun demikian
masih terdapat berbagai kontroversi terkait praktik tradisi ini. Pro dan kontra
masyarakat menjadi fenomena ramai mengenai tradisi ziarah. Golongan yang pro
menganggap ziarah ke makam orang sholeh sebagai upaya meningkatkan
keimanan, golongan lain menganggap ziarah kubur sebagai pengingat kematian
sedangkan golongan kontra menganggap praktik tersebut mengarah pada
kesyirikan.?* Research GAP meskipun telah banyak penelitian tentang tradisi ziarah
di seluruh Indonesia, belum ada kajian mendalam tentang praktik ziarah ke makam
Mbah Djati dan Mbah Nasrori di Desa Datinawong. Namun kajian ini dapat
mengeksplorasi bagaimana tradisi ziarah ini terintegrasi ke dalam kehidupan sehari-
hari masyarakat setempat. Selain itu kajian ini menggali lebih dalam alasan dibalik
pandangan tersebut dan bagaimana pro dan kontra masyarakat mempengaruhi

praktik keagamaan dan interaksi sosial.

Mukhlis Latif, Muh. Ilham Usman, dalam penelitiannya menjelaskan
mengenai praktik keagamaan orang Islam yang masih berlangsung hingga saat ini

yaitu ziarah kubur. Di sisi lain praktik ini memunculkan perdebatan dari beberapa

21 Rinka Sari and Trie Yunita, “Fenomena Ziarah Makam Pangeran Jayakarta Di Jatinegara
Kaum Pulo Gadung Jakarta Timur” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2023).

18



pihak. Ada pihak yang kontra terhadap adanya praktik ziarah kubur dengan
menolak dengan alasan bahwa ziarah kubur adalah perbuatan yang termasuk ke
dalam perilaku bid’ah, takhayul dan khurafat. Dan juga orang yang berziarah ke
makam wali tergolong dalam perbuatan syirik atau menyekutukan Allah.
Sedangkan pihak yang pro berargumen bahwa melakukan ziarah kubur ke makam
wali sangat dibolehkan dengan tujuan mendapat barokah, untuk mengingat
kematian dan mengambil pelajaran hidup dari sang wali tersebut.?? Research GAP
dalam penelitian makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori mengenai praktik ziarah
kubur belum banyak yang meneliti, namun kajian ini akan mengeksplorasi
bagaimana praktik ini dipadukan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat setempat
dan macam-macam ritual keagamaan lainnya. Pro kontra masyarakat juga
mempengaruhi hubungan sosial dan aktivitas keagaman antar kelompok
masyarakat. Kajian ini meneliti bagaimana persepsi masyarakat melihat keberadaan

makam yang memiliki nilai sakralitas serta spiritual tinggi.

Beberapa penelitian diatas berusaha mengungkap bentuk-bentuk sakralisasi
pada makam keramat. Makam tersebut diyakini sebagai tempat sakral karena dihuni
oleh seorang tokoh kharismatik yang berpengaruh besar terhadap lingkungannya.
Penelitian diatas yang terakhir juga mengungkap prosesi ritual pemanggilan arwah
Mbah Kopek dan bagaimana pandangan masyarakat terhadap makam tersebut.

Dalam penelitian ini, penulis berusaha mengungkap realitas yang menjadi pembeda

22 Mukhlis Latif, “Fenomena Ziarah Makam Wali Dalam Masyarakat Mandar” 19, no. 2
(2021): 247-63.

19



dari penelitian sebelumnya yaitu terletak pada pro dan kontra maupun tengah-

tengah terhadap keberadaan makam keramat tersebut.

Penelitian ini akan menjelaskan bentuk-bentuk sakralitas serta perbedaan
pandangan bahwa masyarakat yang pro terhadap adanya makam tersebut selalu
berziarah dan mengikuti seluruh tradisi yang diselenggarakan oleh pengurus
makam, baik dalam lingkup kecil maupun besar. Sedangkan masyarakat yang biasa
saja atau tengah-tengah hanya berziarah ketika waktu tertentu saja seperti sebelum
ramadhan dan hari raya. Dan masyarakat atau kelompok yang kontra tidak pernah
berziarah sama sekali, namun ketika ada tradisi besar seperti haul ikut datang
sekedar menyaksikan saja. Kelompok tersebut yang awalnya tidak menerima
dengan adanya penemuan makam wali tersebut. Tetapi pada akhirnya menerima

namun tidak pernah berziarah.

20



