
 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Konteks Penelitian  

Indonesia diakui sebagai negara kesatuan yang multi etnis kaya akan 

keanekaragaman agama serta budaya dan terpencar hingga di seluruh wilayah 

Nusantara. Namun keberagaman ini diikat dengan satu kesatuan yaitu Bhineka 

Tunggal Ika sebagai semboyan Negara Kesatuan Republik Indonesia. Dengan hal 

itu meskipun berbeda-beda suku, agama, ras hingga budayanya tetapi tetap satu.2 

Sebagai makhluk sosial, manusia memiliki hak dan kewajiban dalam menjalankan 

kehidupan sesuai dengan keinginannya termasuk memilih agama dan budaya 

dengan baik. Melalui agama, manusia akan mencapai hidup tenang dalam 

melakukan peribadatan begitu juga budaya sebagai proses penghambaan manusia 

kepada Tuhannya. 

Kebudayaan yang tumbuh di masyarakat sangatlah beragam, baik itu 

berwujud benda, dongeng, roh maupun khayalan-khayalan dan semua termasuk 

peninggalan dari leluhur terdahulu. Kebudayaan orang jawa terhadap salah satu 

adat istiadat menjadi sebuah kepercayaan yang dipercaya atau diyakini 

eksistensinya. Masyarakat jawa pada zaman dulu mempunyai kebudayaan yang 

berupa agama agama tertua di jawa yaitu Hindu dan Buddha. Kepercayaan mereka 

 
2 Siti Nurjanah, “Makam Keramat Tubagus Yahya Dan Kehidupan Sosial Keagamaan 

Masyarakat Di Kampung Keramat Baru Kelurahan Kuripan Teluk Batang Barat Bandar Lampung” 

(Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2024). hal 3 



 
 

2 
 

pada waktu itu adalah menyembah benda atau hewan yang memiliki kekuatan 

mistis atau keramat yang sering disebut dengan animisme dan dinamisme.3 

Kepercayaan masyarakat terhadap suatu perkara seperti halnya animisme 

dan dinamisme menjadi sebuah agama yang dianut pada zaman kuno dahulu. 

Animisme merupakan suatu kepercayaan meyakini setiap benda di bumi (seperti 

makam, gua, pohon atau batu besar) dan dianggap memiliki jiwa yang harus 

dihormati agar tidak mengganggu manusia lainnya. Sedangkan dinamisme 

merupakan pendewaan terhadap roh nenek moyang yang sudah meninggal dan 

menetap di pohon-pohon besar. Disisi lain ada yang menyebutkan bahwa 

dinamisme adalah kepercayaan terhadap sesuatu yang abstrak di dalam suatu benda 

atau bisa disebut mana’. 

Salah satu kepercayaan terhadap bentuk budaya di Indonesia yang berwujud 

benda dan sering kita jumpai adalah adanya keberadaan suatu makam. H.A.R Gibb 

dan Kramer dalam Shorter Encyclopedia of Islam (1953) menyebutkan bahwa kata 

makam berasal dari bahasa arab yaitu maqam yang artinya tempat berdiri atau 

tempat kedudukan. Dibalik arti tersebut makam belum tentu ada jenazah yang 

dikuburkan. Hal itu juga dinamakan dengan istilah magon yang berarti tempat 

terdapat barang-barang seseorang contohnya benda pusaka, bajunya, kerisny 

 
3 M Nasyirudin, “Kontruksi Sosial Masyarakat Desa Terhadap Keberadaan Makam Mbah 

Sinari,” 2019. 



 
 

3 
 

maupun benda keramat lainnya. Di jawa dikenal dengan beberapa nama atau istilah 

yang berkaitan dengan makam seperti petilasan, pepunden dan lain sebagainya.4 

Dalam tradisi orang Jawa, tempat peristirahatan terakhir para wali yang 

diyakini sebagai bukti sejarah paling nyata salah satunya adalah makam. Sebagian 

besar masyarakat yang meyakini bahwa makam wali bukan hanya tempat untuk 

menyimpan jenazah, namun menjadi tempat sakral yang didalamnya terdapat jasad 

orang suci yang dikeramatkan atau disebut juga dengan waliyullah (kekasih Allah). 

Jasad orang suci tidak seperti jasad orang pada umumnya, karena dipercayai aman 

dari gangguan para binatang maupun makhluk jahat lainnya dan diyakini karena 

memiliki kekuatan spiritual yang kental sehinga terjaga dari mara bahaya meskipun 

orangnya sudah wafat.5 

Pengertian makam pada dasarnya adalah tempat tinggal, kediaman atau 

persemayaman terakhir manusia yang sudah meninggal. Di jawa umumnya makam 

menjadi tempat sakral dan penuh nilai-nilai mistis yang merujuk pada hal-hal ghaib 

atau supranatural dan berkembang menjadi kebiasaan di masyarakat sekitar. 

Kondisi tersebut sudah menjadi budaya turun temurun dari leluhur hingga sekarang. 

Makam yang diyakini oleh sebagian masyarakat memiliki nilai sakral karena 

berhubungan penting dengan sejarah spiritual maupun kontribusi lainnya. Dengan 

 
4 Ahmad Afandi, “Kepercayaan Animisme-Dinamisme Serta Adaptasi Kebudayaan Hindu-

Budha Dengan Kebudayaan Asli Di Pulau Lombok-NTB,” Historis: Jurnal Kajian, Penelitian Dan 

Pengembangan Pendidikan Sejarah 1, no. 1 (2016): 01–09. 
5 Mahsun Mahsun and Muniri Muniri, “Konstruksi Sosial Nyelase Di Makam Syaikhona 

Kholil Bangkalan,” Al Fikrah Jurnal Studi Ilmu Pendidikan Dan Keislaman Vol 1 No 1 (2018). 



 
 

4 
 

kata lain makam ini tidak hanya sebagai pemakaman biasa melainkan sebagai 

tempat yang memiliki nilai historis dan religius.  

Masyarakat mengartikan makam sebagai sesuatu yang berkaitan dengan 

ilmu pengetahuan yang berpengaruh dalam pandangan hidup manusia di 

lingkungan sekitarnya. Eksistensi lokasinya ini menjadikan sebuah fenomena 

hubungan antara manusia dengan lingkungannya berupa ritual yang melibatkan 

unsur rohaniyah. Menurut beberapa orang mengatakan bahwa arti makam sendiri 

berasal dari bahasa arab yaitu maqam yang berarti tempat atau hierarki. Sedangkan 

dalam bahasa arab, tempat untuk menempatkan jenazah disebut qabr atau kuburan. 

Pada umumnya kuburan adalah tempat menguburkan orang mati (orang biasa), 

tetapi ada sebutan khusus untuk nama kuburan jika yang meninggal itu seorang wali 

(orang suci) yaitu makam wali bukan kuburan wali.6  

Makam bisa disebut dengan keramat atau sakral jika penghuni makam 

adalah orang yang berpengaruh di lingkungan masyarakat tersebut. Pengaruh itu 

bisa disebut dengan kharisma atau orang yang paling berkontribusi. Sebagaimana 

yang telah diungkapkan Weber mengenai kharisma yaitu suatu keistimewaan dalam 

karakter dan kepribadian seseorang. Kharisma dapat digunakan pada suatu kondisi 

tertentu di diri seseorang yang berbeda dari orang biasa dan dianggap sebagai orang 

istimewa atau luar biasa. Seseorang yang memiliki kharisma biasanya diperlakukan 

 
6 Ayu Ni’mah Ulin and Ashif Az Zafi, “Perspektif Masyarakat Terhadap Kesakralan Makam 

Wali Mbah Koco Negoro Kauman Honggosoco,” Inovatif Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama & 

Kebudayaan 6, no. 2 (2020): 115–27. hal 115. 



 
 

5 
 

dengan khusus oleh masyarakat karena dianggap sebagai orang yang dianugerahi 

kekuasaan sehingga para pengikutnya bisa meneladani ajarannya.7 

Kepercayaan masyarakat terhadap makam sakral maupun tidak itu tidak 

instan tetapi melalui proses pemahaman teologis yang bermula dari ajaran tasawuf. 

Pemahaman ini menggambarkan bahwa seseorang yang memiliki kharisma tidak 

terlepas dari tiga hal terhormat yaitu karomah, barokah dan syafaat. Ketiga hal 

tersebut saling terikat dengan seseorang yang memiliki kharisma tersebut dan 

menjadikannya sebagai tokoh keramat yang disegani di masyarakat, baik masih 

hidup maupun sudah meninggal. Sehingga untuk mencari tiga hal tersebut makam 

keramat dijadikan sebagai tempat peziarah.  

Menurut golongan umat Islam, penghormatan kepada wali yang sudah 

meninggal merupakan ritual yang berlangsung sejak dulu. Hal ini pada umumnya 

dilakukan sebagai penghubung antara Allah SWT dengan para wali. Semua umat 

Islam dianjurkan untu bertabarruk kepada Allah SWT, tetapi perlu dimengerti 

bahwa semua ketetapan berasal dari Allah SWT dan Rasul-Nya. Setiap orang harus 

bisa memahami perbedaan antara hal yang mengandung makna keberkahan atau 

tidak. Jika tidak bisa memahami maka bisa disebut dengan mughayyabat atau 

perkara ghaib yang tidak bisa dicerna oleh akal pikiran manusia.8 

 
7 Nurjanah, “Makam Keramat Tubagus Yahya Dan Kehidupan Sosial Keagamaan 

Masyarakat Di Kampung Keramat Baru Kelurahan Kuripan Teluk Batang Barat Bandar Lampung.” 

hal 5 
8 Ni’mah Ulin and Az Zafi, “Perspektif Masyarakat Terhadap Kesakralan Makam Wali 

Mbah Koco Negoro Kauman Honggosoco.” hal 116 



 
 

6 
 

Masyarakat Jawa beranggapan bahwa makam yang dianggap sakral 

memiliki nilai khusus bagi orang yang bersangkutan. Sakral diartikan sebagai 

tempat yang mempunyai kekuatan mistis. Anggapan tersebut terdapat dalam 

sejarah, sebagaimana sebelum agama Islam datang ke Indonesia orang Jawa 

beragama Hindu-Buddha dan dari agama inilah orang Jawa meyakini bahwa jika 

orang yang sudah meninggal itu dapat dimintai berkah atau pertolongan saudaranya 

yang masih hidup. Mereka juga menganggap bahwa makam itu adalah tempat yang 

paling baik untuk meminta pertolongan karena dianggap tempat yang sakral atau 

ghoib untuk berkomunikasi dengan roh-roh halus.9 

Secara material maupun fisik, perkara yang dianggap sakral itu sama saja 

tidak ada bedanya dengan benda biasa lainnya. Menurut Durkheim, kepercayaan 

manusia atau masyarakat yang menjadikan suatu tempat itu suci atau keramat bukan 

karena adanya keunggulan dalam benda atau tempat tersebut. Kepercayaan 

terhadap sesuatu yang suci datang dari subjek yang mengganggapnya sebagai suatu 

hal yang suci. Sakral atau keramat bukan sifat dari benda atau tempat itu sendiri, 

namun diberikan oleh masyarakat yang menyucikannya. Suatu hal yang 

mengandung kesakralan harus dijaga dan dihormati, sebab hal yang sakral 

merupakan bagian dari warisan budaya leluhur dan sudah menjadi komponen 

penting dalam keberlangsungan hidup mereka.10 

 
9 Afandi, “Kepercayaan Animisme-Dinamisme Serta Adaptasi Kebudayaan Hindu-Budha 

Dengan Kebudayaan Asli Di Pulau Lombok-NTB.” hal 15 
10 Nurjanah, “Makam Keramat Tubagus Yahya Dan Kehidupan Sosial Keagamaan 

Masyarakat Di Kampung Keramat Baru Kelurahan Kuripan Teluk Batang Barat Bandar Lampung.” 

hal 32 



 
 

7 
 

Sakral dalam hal ini merupakan ciptaan dari realitas yang lain, maksudnya 

sesuatu yang suci, tertinggi dan keramat. Menurut Mircea Eliade, pola-pola 

sakralitas membentuk seluruh kegiatan masyarakat dari yang paling penting hingga 

pada kehidupan sehari-hari. Implementasi dari kehidupan sehari-hari yang 

dilakukan merupakan bentuk yang biasa dan ketika sudah masuk dalam dunia yang 

luar biasa maka itulah yang disebut sakral. Untuk bertemu dengan sesuatu yang 

sakral diperlukan ritual untuk mencapai kesakralan tersebut, salah satunya ritual 

ziarah terhadap makam-makam kuno atau keramat.11 

Pemujaan terhadap leluhur menciptakan tradisi ziarah ke tempat-tempat 

yang dikeramatkan yaitu makam. Hal ini tidak bisa terpisah dari pandangan hidup 

orang Jawa yang sangat mengedepankan kedamaian batin, keharmonisan dan 

ketenangan pada umumnya. Selain itu orang Jawa sangat pandai menerima terhadap 

segala perkara yang terjadi sambil memposisikan diri menjadi pribadi di bawah 

masyarakat dan masyarakat di bawah alam. Perkembangan zaman yang semakin 

bertambah ini mempengaruhi sikap masyarakat terhadap perilaku pemujaan 

leluhur, terutama pada suatu makam yang menjadi tempat keramat yang diyakini 

mengandung hal mistis. Pengaruh tersebut terletak pada aktivitas ziarah masyarakat 

yang semakin meningkat terhadap makam keramat tersebut.12 

Di Nusantara terdapat tiga tempat yang disakralkan dalam kehidupan orang 

Islam Jawa, diantaranya yaitu masjid, makam dan sumur. Tiga tempat ini pada 

 
11 Syaiful Bahri, “Konstruksi Sosial Terhadap Kesakralan Asta Tinggi Di Kebunagung 

Kabupaten Sumenep” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018). 
12 Amin Muhammad Fauzi, “Sakralitas Objek Wisata Religi (Studi Kasus Di Makam Raden 

Aria Wiratanu Datar Atau Eyang Dalem Cikundul Desa Cijagang Kecamatan Cikalang Kulon 

Kabupaten Cianjur)” (UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2012). 



 
 

8 
 

masyarakat Islam Jawa tidak bisa lepas dari perjalanan hidup mereka. Dengan 

begitu, makam sebagai tempat persemayaman terakhir manusia merupakan sebuah 

tempat yang memiliki nilai sakral dan ziarah kubur menjadi adat atau kebiasaan 

bagi para masyarakat Islam Jawa yang berlaku hingga sekarang. Dalam tradisi 

Islam, kuburan dan makam maknanya dibedakan. Kuburan adalah tempat 

persemayaman terakhir bagi orang-orang biasa, sedangkan makam merupakan 

tempat peristirahatan terakhir bagi seorang wali atau orang-orang terhormat.13 

Penemuan makam-makam kuno atau keramat seringkali mengakibatkan 

reaksi dari masyarakat terutama jika makam tersebut dianggap sakral atau memiliki 

nilai sejarah dan budaya yang kental. Masyarakat juga bisa memaknai bahwa 

makam tersebut memiliki pengaruh sesuai dengan ilmu pengetahuan dan 

pandangan hidup yang ada di lingkungan makam. Keberadaan tempat atau lokasi 

makam itu membuat fenomena hubungan antara manusia dengan lingkungannya 

berupa rangkaian ritual atau tradisi yang melibatkan unsur spiritualitas.14 

Spiritualitas merupakan suatu kepercayaan yang dipegang dan dilakukakan 

oleh perorangan maupun masyarakat sebagai simbol keagamaan. Makna 

spiritualitas bermula dari konsep ontologi yang telah dianalisis secara mendalam 

tentang penjiwaan yang didasarkan pada sudut pandang agama. Dalam agama 

Islam, sudut pandang agama selaras dengan perubahan kehidupan masyarakat 

sehari-hari. Salah satu wujud dari sikap spiritual seseorang adalah ditandai dengan 

 
13 Bahwan, “Konstruksi Sosial Dalam Tradisi Keagamaan (Analisis Tentang Praktik Ziarah 

Makam Keramat Di Lombok)” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019). 
14 Bahwan. hal 20 



 
 

9 
 

adanya pemujaan dan juga proses sakralitas terhadap situs makam yang dianggap 

keramat di lingkungan masyarakat tersebut. Hal ini melahirkan sebuah tradisi atau 

ritual untuk menghormati eksistensi makam keramat melalui kegiatan ziarah, haul 

maupun tradisi yang lainnya.15 

Sakralitas makam tidak terlepas dari pengakuan masyarakat atas jasa-jasa 

para tokoh tersebut, sebagaimana yang terlihat pada makam para Walisongo, 

makam ulama-ulama besar, serta makam tokoh-tokoh yang diyakini sebagai 

pembabat atau perintis suatu daerah. Fenomena ini mencerminkan adanya 

penghormatan kultural dan spiritual yang dibangun melalui konstruksi sosial 

terhadap tokoh-tokoh yang dianggap berjasa besar dalam sejarah lokal maupun 

nasional. 

Oleh karena itu, ketika sebuah makam keramat atau makam wali ditemukan, 

masyarakat sekitar cenderung menjaga dan melestarikan keberadaannya sebagai 

bentuk apresiasi terhadap pengabdian serta peran tokoh agama dalam penyebaran 

ilmu pengetahuan dan nilai-nilai keagamaan. Kehadiran tokoh agama tersebut 

kerap dipandang sebagai sumber inspirasi dan motivasi dalam kehidupan sosial 

serta memebrikan solusi atas berbagai persoalan kehidupan yang dihadapi 

masyarakat. Maka, pelestarian makam bukan hanya sebagai penghormatan 

terhadap warisan sejarah religius, tetapi juga sebagai bentuk reproduksi nilai-nilai 

spiritual dan sosial yang terus diwariskan ke lintas generasi.16 

 
15 Komariyah, “Konstruksi Sosial Atas Situs Makam Syekh Amir Hamzah Di Desa Semen 

Kediri” (UIN Syekh Wasil Kediri, 2024). 
16 Komariyah. hal 15 



 
 

10 
 

Sebagai salah satu contoh yaitu makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori yang 

lokasinya berada di Desa Datinawong Kecamatan Babat Kabupaten Lamongan. 

Mbah Djati dan Mbah Nasrori dipercaya sebagai tokoh yang memiliki peran 

penting dalam sejarah asal usul maupun perkembangan desa tersebut. Beliau 

diyakini sebagai leluhur atau tokoh yang memiliki dedikasi tinggi terhadap 

penyebaran agama Islam pertama kali dan juga menyebarkan nilai-nilai religi serta 

budaya di daerah tersebut. Desa Datinawong merupakan sebuah wilayah pedesaan 

dengan masyarakat yang kental akan memegang tradisi dan kepercayaan lokal 

menjadi pusat perhatian setelah ditemukannya makam Mbah Djati dan Mbah 

Nasrori. Kedua makam tersebut tidak hanya menjadi tempat persemayaman 

terakhir tetapi juga diyakini memiliki kekuatan spiritual dan sejarah penting bagi 

masyarakat sekitar. 

Namun kehadiran makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori  menimbulkan pro 

dan kontra di kalangan masyarakat terutama warga Desa Datinawong sendiri. Di 

satu sisi ada kelompok atau golongan yang menerima dan ingin menjaga serta 

melestarikan keberadaan makam ini sebagai bagian dari warisan budaya dan 

spiritual yang berharga. Kelompok ini meyakini bahwa makam tersebut harus 

dihormati dan dijaga kesakralannya. Sedangkan di sisi lain ada kelompok yang 

mempertanyakan keaslian makam serta dampak dari perhatian yang meningkat 

terhadap situs tersebut. Sekelompok orang tersebut menganggap bahwa ritual dan 

praktik yang berlebihan di sekitar makam dapat membawa pengaruh buruk pada 

perilaku takhayul. 



 
 

11 
 

Pro dan kontra ini menggambarkan dinamika masyarakat dalam 

menghadapi fenomena yang dianggap sakral di era modern sekarang. Dimana 

tradisi dan kepercayaan lokal berhadapan dengan rasionalitas dan pandangan kritis. 

Oleh karena itu, penting untuk melakukan kajian lebih lanjut terkait sakralitas 

makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori serta pro kontra atau penemuan makam 

beliau.  

Hal ini termasuk dalam upaya memahami nilai-nilai yang dipegang 

masyarakat, dinamika sosial yang terjadi serta bagimana masyarakat mengelola 

perbedaan pandangan tersebut secara harmonis. Penelitian tentang sakralitas 

makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori ini dapat memberikan wawasan yang lebih 

luas tentang bagaimana masyarakat memahami konsep kesakralan suatu makam 

dan menjelaskan pro dan kontra yang muncul terkait penemuan makam tersebut.  

B. Fokus Penelitian  

1. Apa saja bentuk sakralitas di makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori? 

2. Bagaimana pro kontra masyarakat Desa Datinawong setelah ditemukannya 

makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori? 

C. Tujuan Penelitian  

1. Mengetahui bentuk sakralitas di makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori 

2. Mengetahui pro kontra masyarakat Desa Datinawong setelah ditemukannya 

makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori 

 



 
 

12 
 

D. Manfaat Penelitian 

1. Secara Teoritis 

Dengan adanya penelitian ini, maka dapat memperluas atau menambah 

referensi yang bersifat akademis khususnya mengenai teori-teori sosiologi. 

Dimana nantinya dapat dijadikan sebagai sumber referensi dalam kajian 

Sosiologi Agama selanjutnya. Sehingga setiap fenomena yang ada di ruang 

lingkup masyarakat dapat diteliti secara teoritis, ilmiah dan memberikan 

gambaran fakta di dalam kehidupan bermasyarakat.  

2. Secara Praktis 

a. Bagi penulis  

Dapat menambah wawasan baru terhadap konstruksi sosial masyarakat atas 

penemuan situs makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori, sehingga dapat 

diteliti guna memperdalam, memahami dan meninjau fenomena yang 

terjadi pada masyarakat di Desa Datinawong dalam aspek keilmuan 

sosiologi. 

b. Bagi masyarakat 

Sebagai pengetahuan untuk memahami bahwa situs makam Mbah Djati dan 

Mbah Nasrori dapat membawa perkembangan yang lebih baik dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat Desa Datinawong Kecamatan Kabupaten 

Lamongan. Sehingga masyarakat akan semakin sadar bahwa situs makam 

Mbah Djati dan Mbah Nasrori sebagai sebuah makam keramat penting 

untuk dijaga dan dilestarikan sehingga mampu dijadikan sebagai potensi 

maupun identitas dari Desa Datinawong. 



 
 

13 
 

E. Metode Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori yang 

lokasinya berada di Desa Datinawong Kecamatan Babat Kabupaten Lamongan. 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif yaitu suatu pendekatan untuk 

menelusuri dan memahami suatu permasalahan maupun fenomena yang 

menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang 

dan perilaku yang diamati.  

Dalam penelitian ini, penulis berupaya mengungkap bentuk-bentuk 

sakralitas makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori serta bagaimana pro kontra 

masyarakat terkait penemuan makam tersebut. Pertama, penulis melakukan 

observasi dengan mengamati kondisi secara langsung kepada orang maupun tempat 

yang diteliti. Dalam hal ini penulis melakukan pengamatan terhadap masyarakat 

Desa Datinawong yang tinggal di sekitar komplek makam maupun peziarah serta 

mengamati komplek makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori. Observasi dilakukan 

guna mendapat atau memproleh data dan informasi yang akurat untuk mendukung 

hasil penelitian.  

Setelah melakukan observasi, penulis mengambil data primer yang berupa 

hasil wawancara yang diperoleh melalui wawancara dengan informan atau 

narasumber. Data ini diambil langsung dari beberapa informan yaitu penasehat 

makam, pelindung makam, bendahara makam, kyai, pihak pro maupun kontra serta 

masyarakat umum. Sebelum melakukan wawancara, penulis terlebih dahulu 

menyiapkan pertanyaan penelitian agar dapat dijawab dengan tepat oleh informan. 

Metode wawancara yang penulis lakukan adalah dengan bertanya secara non formal 



 
 

14 
 

kepada kyai, pengurus makam maupun masyarakat umum. Dalam wawancara ini 

penulis memulai interaksi dengan percakapan ringan terlebih dahulu sesuai apa 

yang telah disiapkan sebelumnya, kemudian mempertanyakan apa yang perlu 

dijawab oleh beberapa informan tersebut.  

Metode dokumentasi diambil setelah melakukan wawancara kepada 

informan. Metode ini adalah cara mengumpulkan data dengan melihat atau 

menganalisis dokumen dari subjek tertentu dimana bentuk dokumentasi berupa 

foto, catatan atau benda lainnya. Selain itu dokumentasi bertujuan untuk 

mendapatkan gambaran secara umum mengenai sudut pandang suatu objek maupun 

subjek penelitian. Cara ini dilakukan sebagai bukti untuk mengambil data 

penelitian, keperluan analisis yang berupa foto, catatan, tulisan maupun dokumen 

pendukung lainnya. 

Dalam melakukan proses penelitian, penting adanya analisis data untuk 

mengetahui tahapan pengolahan data yang baik dan benar. Analisis data adalah 

proses mencari dan menyusun data secara terstruktur yang didapatkan dari hasil 

wawancara, hasil observasi dan dokumen-dokumen pendukung lainnya sehingga 

lebih mudah dimengerti serta temuan penelitiannya dapat diinformasikan kepada 

orang lain dengan baik dan benar. Teknik pengolahan data dapat dilakukan dengan 

beberapa tahap. 

Tahap tersebut diantaranya adalah pertama pengumpulan data, yang 

dilakukan penulis yaitu mengumpulkan data berdasarkan pertanyaan aau 

permasalahan yang digambarkan. Data ini diperoleh dari hasil wawancara, 



 
 

15 
 

observasi, studi pustaka maupun literatur lainnya. Kedua reduksi data, penulis 

merangkum atau meringkas hal-hal penting yang digunakan, memfokuskan pada 

hal yang dibutuhkan, mencari tema serta polanya dan membuang hal yang tidak 

penting atau tidak diperlukan. Ketiga penyajian data, penulis memaparkan atau 

menyajikan data yang berbentuk naratif dengan maksud agar data-data yang telah 

diuraikan secara sistematis mudah dipahami. Dan tahap terakhir adalah penarikan 

kesimpulan, tahap ini masih dikatakan sementara jika masih ditemukan bukti yang 

kuat untuk pengumpulan data berikutnya. Namun jika bukti sudah valid maka data 

tersebut dapat ditarik kesimpulannya sebagai jawaban permasalahan yang ada.17 

F. Penelitian Terdahulu 

Unsiyah Siti Marhamah dalam penelitiannya ini berusaha menganalisis 

bentuk pengeramatan atau sakralisasi terhadap makam yang sudah ada sejak ratusan 

tahun silam. Pengeramatan di Nusantara ini sudah menjadi tradisi yang dilestarikan 

oleh masyarakat sebagai bentuk religiusitas dan pengalaman keberagamannya. 

Selain itu bentuk sakralisasi yang terdapat pada makam Kanjeng Panembahan 

Senopati diantaranya ritual nyekar, jum’at pon, laku prihatin dan nyadran. Pelaku 

ritual tersebut diantaranya masyarakat sekitar, abdi ndalem dan peziarah. Disisi lain 

sakralisasi makam ini termanifestasi dalam kepercayaan peziarah jika mendatangi 

makam akan mendapat banyak barokah maupun hidayah dari Allah SWT melalui 

perantara doa di tempat tersebut dan ditujukan kepada Kanjeng Panembahan 

Senopati.18 Research GAP dalam penelitian ini secara khusus membahas makam 

 
17 Abdul Dr Nasution Fattah, Metode Penelitian Kualitatif, 2023. 
18 Siti Unsiyah, “Sakralisasi Makam Kanjeng Panembahan Senopati Di Kotagede 

Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019). 



 
 

16 
 

Mbah Djati dan Mbah Nasrori, namun masih minimnya studi yang secara eksplisit 

mengkaji tentang topik tersebut. Hal ini memungkinkan untuk menggali lebih jauh 

nilai-nilai spiritual yang terkait dengan kedua makam ini. Selain itu penelitian ini 

mungkin akan mengkaji lebih dalam penyebab dari perbedaan pendapat yang 

mempengaruhi interaksi sosial dan praktik keagamaan masyarakat. Meskipun studi 

sebelumnya lebih berfokus pada komponen keagamaan, maka studi ini akan 

mengeksplorasi aspek religiusitas serta bagaimana tradisi dan nilai-nilai lokal 

mempengaruhi persepsi masyarakat terhadap makam. 

Siti Nurjanah, dalam penelitiannya berusaha menganalisis terkait keyakinan 

pada makam yang dianggap sakral karena makam tersebut dihuni oleh tokoh 

kharismatik yang sampai sekarang masih dilestarikan keberadaannya. Bagi para 

peziarah dan masyarakat sekitr perlu merawat dan menjaga dengan baik makam 

tersebut. Selain itu keberadaan makam keramat Tubagus Yahya membawa dampak 

besar terhadap masyarakat yaitu meningkatnya spiritualitas dan tradisi ziarah yang 

memberi perubahan bagi bidang ekonomi, sosial maupun budaya.19 Research GAP 

dalam penelitian ini menyelidiki bagaimana sifat dan ajaran yang diajarkan beliau 

ini mempengaruhi cara pandang masyarakat terhadap makam tersebut. Meskipun 

penelitian tentang persepsi masyarakat terhadap kesakralan makam masih terbatas, 

kajian ini mungkin akan lebih mengkaji secara mendalam apa yang mempengaruhi 

perbedan pendapat yang dapat berpengaruh terhadap hubungan sosial dan kegiatan 

keagamaan di masyarakat. Selain itu ritual-ritual keagamaan serta peran dan 

 
19 Nurjanah, “Makam Keramat Tubagus Yahya Dan Kehidupan Sosial Keagamaan 

Masyarakat Di Kampung Keramat Baru Kelurahan Kuripan Teluk Batang Barat Bandar Lampung.” 



 
 

17 
 

maknanya dalam pelestarian makam tersebut akan dikaji dalam penelitian ini 

meskipun studi ini belum banyak mendapat perhatian dari khalayak umum. 

Dampak ekonomi makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori terhadap penduduk Desa 

Datinawong belum diteliti secara mendalam.  

Akhmad Fadli, dalam penelitiannya berusaha mendeskripsikan proses ritual 

dalam pemanggilan arwah Mbah Kopek dan menganalisis persepsi masyarakat 

terhadap keberadaan makam Mbah Kopek di Desa Waluyo Kecamatan 

Buluspesantren Kabupaten Kebumen. Prosesi ritual pemanggilan arwah Mbah 

Kopek ada tiga tahap yaitu menyiapkan sesaji, memohon izin dan pemberitahuan, 

yang terakhir proses masuknya arwah Mbah Kopek ke dalam diri mediator. 

Sedangkan persepsi masyarakat terhadap keberadaan makam Mbah Kopek 

menimbulkan pro dan kontra. Ada masyarakat yang menyetujui keberadaan makam 

tersebut, ada yang menganggap biasa saja dan bahkan ada yang tidak setuju dengan 

maka Mbah Kopek.20 Research GAP dalam penelitian sebelumnya disebutkan 

bahwa ada ritual pemanggilan roh leluhur, akan tetapi pada penelitian tentang 

makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori ini tidak ada ritual pemanggilan roh. Pada 

aspek rirtual pada studi ini lebih berfokus pada ritual keagaman yang diikuti oleh 

seluruh warga masyarakat Desa Datinawong. Peneitian ini akan mungkin akan 

mengkaji lebih dalam mengenai pro dan kontra masyarakat yang dapat 

mempengaruhi praktik keagamaan dan interaksi sosial di masyarakat. Selain itu 

 
20 Akhmad Fadli, “Persepsi Masyarakat Terhadap Makam Mbah Kopek Di Desa Waluyo 

Kecamatan Buluspesantren Kabupaten Kebumen ( Kajian Folklor ),” Jurnal Program Studi 

Pendidikan Bahasa Dan Sastra Universitas Muhammadiyah Purworejo 06, no. 04 (2015): 18–23. 



 
 

18 
 

persepsi masyarakat terhadap makam dan pengaruhnya terhadap identitas budaya 

lokal menjadi subjek penelitian ini. 

Rinka Sari, Trie Yunita, dalam penelitiannya mengkaji tradisi ziarah dengan 

penemuan kasus terhadap makam Pangeran Jayakarta di Jatinegara Kaum 

Pulogadung Jakarta Timur. Tradisi ziarah ini telah menjadi bagian yang tak 

terpisahkan dari kehidupan masyarakat muslim di Nusantara. Namun demikian 

masih terdapat berbagai kontroversi terkait praktik tradisi ini. Pro dan kontra 

masyarakat menjadi fenomena ramai mengenai tradisi ziarah. Golongan yang pro 

menganggap ziarah ke makam orang sholeh sebagai upaya meningkatkan 

keimanan, golongan lain menganggap ziarah kubur sebagai pengingat kematian 

sedangkan golongan kontra menganggap praktik tersebut mengarah pada 

kesyirikan.21 Research GAP meskipun telah banyak penelitian tentang tradisi ziarah 

di seluruh Indonesia, belum ada kajian mendalam tentang praktik ziarah ke makam 

Mbah Djati dan Mbah Nasrori di Desa Datinawong. Namun kajian ini dapat 

mengeksplorasi bagaimana tradisi ziarah ini terintegrasi ke dalam kehidupan sehari-

hari masyarakat setempat. Selain itu kajian ini menggali lebih dalam alasan dibalik 

pandangan tersebut dan bagaimana pro dan kontra masyarakat mempengaruhi 

praktik keagamaan dan interaksi sosial.  

Mukhlis Latif, Muh. Ilham Usman, dalam penelitiannya menjelaskan 

mengenai praktik keagamaan orang Islam yang masih berlangsung hingga saat ini 

yaitu ziarah kubur. Di sisi lain praktik ini memunculkan perdebatan dari beberapa 

 
21 Rinka Sari and Trie Yunita, “Fenomena Ziarah Makam Pangeran Jayakarta Di Jatinegara 

Kaum Pulo Gadung Jakarta Timur” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2023). 



 
 

19 
 

pihak. Ada pihak yang kontra terhadap adanya praktik ziarah kubur dengan 

menolak dengan alasan bahwa ziarah kubur adalah perbuatan yang termasuk ke 

dalam perilaku bid’ah, takhayul dan khurafat. Dan juga orang yang berziarah ke 

makam wali tergolong dalam perbuatan syirik atau menyekutukan Allah. 

Sedangkan pihak yang pro berargumen bahwa melakukan ziarah kubur ke makam 

wali sangat dibolehkan dengan tujuan mendapat barokah, untuk mengingat 

kematian dan mengambil pelajaran hidup dari sang wali tersebut.22 Research GAP 

dalam penelitian makam Mbah Djati dan Mbah Nasrori mengenai praktik ziarah 

kubur belum banyak yang meneliti, namun kajian ini akan mengeksplorasi 

bagaimana praktik ini dipadukan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat setempat 

dan macam-macam ritual keagamaan lainnya. Pro kontra masyarakat juga 

mempengaruhi hubungan sosial dan aktivitas keagaman antar kelompok 

masyarakat. Kajian ini meneliti bagaimana persepsi masyarakat melihat keberadaan 

makam yang memiliki nilai sakralitas serta spiritual tinggi. 

Beberapa penelitian diatas berusaha mengungkap bentuk-bentuk sakralisasi 

pada makam keramat. Makam tersebut diyakini sebagai tempat sakral karena dihuni 

oleh seorang tokoh kharismatik yang berpengaruh besar terhadap lingkungannya. 

Penelitian diatas yang terakhir juga mengungkap prosesi ritual pemanggilan arwah 

Mbah Kopek dan bagaimana pandangan masyarakat terhadap makam tersebut. 

Dalam penelitian ini, penulis berusaha mengungkap realitas yang menjadi pembeda 

 
22 Mukhlis Latif, “Fenomena Ziarah Makam Wali Dalam Masyarakat Mandar” 19, no. 2 

(2021): 247–63. 



 
 

20 
 

dari penelitian sebelumnya yaitu terletak pada pro dan kontra maupun tengah-

tengah terhadap keberadaan makam keramat tersebut.  

Penelitian ini akan menjelaskan bentuk-bentuk sakralitas serta perbedaan 

pandangan bahwa masyarakat yang pro terhadap adanya makam tersebut selalu 

berziarah dan mengikuti seluruh tradisi yang diselenggarakan oleh pengurus 

makam, baik dalam lingkup kecil maupun besar. Sedangkan masyarakat yang biasa 

saja atau tengah-tengah hanya berziarah ketika waktu tertentu saja seperti sebelum 

ramadhan dan hari raya. Dan masyarakat atau kelompok yang kontra tidak pernah 

berziarah sama sekali, namun ketika ada tradisi besar seperti haul ikut datang 

sekedar menyaksikan saja. Kelompok tersebut yang awalnya tidak menerima 

dengan adanya penemuan makam wali tersebut. Tetapi pada akhirnya menerima 

namun tidak pernah berziarah. 

  

 

 

 

 

 

 


