
 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

Dalam kehidupan bernegara, pemerintahan yang baik dan ideal 

merupakan syarat utama bagi terciptanya masyarakat yang adil, sejahtera, dan 

demokratis. Setiap Negara pada dasarnya membutuhkan prinsip-prinsip pokok 

yang menjadi pedoman dalam menjalankan pemerintahan.  Salah satu prinsip 

yang ada di pemerintahan modern adalah demokrasi yang menempatkan rakyat 

sebagai pemegang kedaulatan tertinggi, menjadi pilar utama dalam 

penyelenggaraan pemerintahan. Prinsip partisipasi rakyat dalam proses 

pengambilan keputusan menjadi ciri khas dari demokrasi itu sendiri, sehingga 

masyarakat tidak hanya menjadi objek kebijakan, tetapi juga subjek yang turut 

menentukan arah pembangunan. 

Di Indonesia, pelaksanaan demokrasi Pancasila tidak semata-mata 

ditujukan untuk kepentingan pribadi, melainkan berlandaskan pada semangat 

permusyawaratan yang menekankan kebebasan serta kebersamaan. 

Musyawarah (Syura) dipahami sebagai proses pengambilan keputusan dalam 

suatu forum atau agenda yang dilakukan secara mufakat. Secara ideal, rakyat 

Indonesia pun dituntut untuk mengedepankan musyawarah sebagai sarana 

mencapai kesepakatan bersama. Hal ini sejalan dengan sila keempat Pancasila, 

yaitu “kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan dalam 

permusyawaratan/perwakilan.” Musyawarah untuk mufakat merupakan ciri 

khas bangsa Indonesia yang terkandung dalam nilai-nilai Pancasila. Tujuan 



2 

 

 

 

dari musyawarah tersebut ialah membangun masyarakat yang harmonis, 

menjunjung tinggi kekeluargaan, dan menumbuhkan semangat kebersamaan. 

Sebaliknya, apabila musyawarah diabaikan dalam menyelesaikan persoalan, 

maka lambat laun akan mengikis identitas luhur bangsa Indonesia. Prinsip 

demokrasi dijabarkan tidak hanya pada tingkat pusat, tetapi juga sampai tingkat 

lokal, yakni pemerintahan desa. UU nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa 

menegaskan bahwa desa memiliki kewenangan untuk mengatur dan mengurus 

kepentingan masyarakat berdasarkan hak asal-usul serta nilai-nilai sosial 

budaya yang hidup dalam masyarakat.1 Prinsip dasar musyawarah mencakup 

mengutamakan kepentingan bersama, menghargai perbedaan pendapat, 

menjaga semangat kekeluargaan, menyampaikan pendapat secara santun tanpa 

memaksakan kehendak, serta menerima dan melaksanakan keputusan bersama 

dengan besar hati dan penuh tanggung jawab. Nilai-nilai luhur seperti 

kesetaraan, keadilan, dan toleransi menjadi landasan penting agar musyawarah 

dapat menghasilkan mufakat demi kemajuan dan keharmonisan bersama. 

Syura memiliki peran dalam penyelenggaraan pemerintahan desa, karena 

menjadi sarana bagi masyarakat untuk terlibat aktif dalam proses pengambilan 

keputusan. Hal ini diwujudkan melalui forum-forum desa dan peran Badan 

Permusyawaratan Desa (BPD) yang menampung serta menyalurkan aspirasi 

masyarakat. Dengan demikian, musyawarah di desa bukan hanya mekanisme 

formal, tetapi juga instrumen demokratis yang menjamin partisipasi 

                                                             
1 Indonesia, Pemerintah Republik. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 6 Tahun 

2014 Tentang Desa. Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Pasal 18. 



3 

 

 

 

masyarakat dalam mewujudkan pemerintahan yang transparan, partisipatif, 

dan berkeadilan.  

Dalam ajaran Islam, Allah telah menetapkan kaidah-kaidah syariat serta 

hukum-hukum yang bersifat tetap dan tidak terikat oleh perubahan waktu 

maupun tempat. Syariat tersebut berlaku universal bagi seluruh umat manusia 

tanpa dibatasi oleh golongan atau bangsa tertentu. Aturan-aturan tersebut 

mencakup seluruh aspek kehidupan, baik yang berkaitan dengan urusan dunia 

maupun urusan akhirat. Dalam konteks tata kelola kehidupan bersama, Islam 

juga memberikan landasan berupa prinsip musyawarah atau syura sebagai 

salah satu mekanisme pengambilan keputusan. 

Dari perspektif fiqh siyasah, syura dan demokrasi memiliki perbedaan 

yang cukup mendasar. Syura merupakan konsep asli dalam tradisi Islam, 

sedangkan demokrasi lahir dari pemikiran politik Barat. Perbedaannya terletak 

pada sumber penetapan hukum: dalam Islam, otoritas hukum tertinggi berada 

pada Allah sebagai pemilik kekuasaan mutlak, sementara manusia hanya 

berperan menjabarkan serta merumuskan hukum melalui ijtihad terhadap hal-

hal yang tidak secara eksplisit diatur oleh syariat. Sebaliknya, dalam sistem 

demokrasi Barat, rakyat memegang kewenangan penuh sebagai pembuat 

sekaligus penetap hukum melalui lembaga legislatif. Dengan kata lain, dalam 

Islam hukum bersifat ilahiah dan manusia hanya pelaksana, sedangkan dalam 

filsafat Barat manusia diberi kewenangan legislatif maupun eksekutif. 

Perspektif islam, konsep musyawarah dikenal dengan istilah syura. Kata Syura 

atau musyawarah dalam Islam merupakan bentuk dari kata kerja Syawara 



4 

 

 

 

yusyawiru yang artinya menampakkan dan menawarkan atau mengambil 

sesuatu. Syura yang diambil dari akar kata syawara, artinya “mengeluarkan 

madu dari sarang lebah”  Sejalan dengan ini, kata syura dalam bahasa  

Indonesia menjadi “musyawarah” mengandung makna segala sesuatu yang  

dapat diambil atau dikeluarkan dari yang lain (termasuk pendapat) untuk 

memperoleh kebaikkan. Hal ini semakna dengan pengertian lebah yang 

mengeluarkan madu yang berguna bagi manusia. Dengan demikian, keputusan 

yang diambil berdasarkan syura merupakan sesuatu yang baik dan berguna 

bagi kepentingan kehidupan manusia.  

Sedangkan secara istilah, para ulama memberikan definisi yang beragam 

mengenai syura. Menurut Ar-Raghib al-Isfahani syura adalah proses 

mengembangkan pendapat dengan saling memperbaiki atau merevisi antara 

peserta syura. Sementara Ibnu al-Arabi al-Maliki berpendapat syura adalah 

berkumpul untuk meminta pendapat dalam suatu permasalahan dimana peserta 

syura saling mengeluarkan pendapat yang dimiliki.2 Dengan demikian, syura 

dapat dipahami sebagai mekanisme kolektif dalam Islam untuk menghasilkan 

keputusan yang lebih baik melalui pertukaran gagasan dan pendapat secara 

terbuka. 

Di dalam Al-Qur’an, beberapa ayat yang akar katanya merujuk pada 

syura atau musyawarah, yaitu surat al-Baqarah (2) ayat 233, surat an-Nisa (4) 

ayat 34, surat Ali Imran (3) ayat 159, dan surat asy-Syura (42) ayat 38. Ayat-

                                                             
2 Muhammad Taufik, “Polemik Penafsiran Dalam Hubungan Syura Dan Demokrasi,” 

Qaumiyyah: Jurnal Hukum Tata Negara 2 (2021): hal 141. 



5 

 

 

 

ayat yang berhubungan dengan musyawarah ini menunjukkan suatu perintah 

bahwa musyawarah merupakan kewajiban hukum muslimin dan dasar 

pemerintahan. Dalam pandangan Islam, prinsip syura (musyawarah) bukan 

sekadar anjuran moral, tetapi menjadi kewajiban hukum yang harus ditegakkan 

dalam rangka mewujudkan pemerintahan yang adil dan partisipatif.  

Namun dalam praktiknya, pelaksanaan prinsip syura dalam 

pemerintahan desa, khususnya di Desa Maron, Kecamatan Srengat, Kabupaten 

Blitar, masih menghadapi berbagai tantangan. Salah satu permasalahan utama 

adalah rendahnya tingkat partisipasi masyarakat dalam forum musyawarah 

desa. Banyak warga merasa bahwa kehadiran atau pendapat mereka tidak 

terlalu berpengaruh terhadap hasil kebijakan desa, sehingga memilih untuk 

tidak terlibat aktif.3 Akibatnya, musyawarah yang seharusnya mencerminkan 

prinsip syura kerap hanya menjadi formalitas, tanpa benar-benar 

menggambarkan aspirasi seluruh masyarakat desa. 

Problematika lainnya muncul dalam hal tindak lanjut aspirasi 

masyarakat. Tidak sedikit warga yang menilai bahwa usulan mereka jarang 

diakomodasi dalam program kerja desa, sehingga menimbulkan kekecewaan 

dan menurunkan kepercayaan kepada pemerintahan desa. 

 

 

                                                             
3 Pemerintah Indonesia, “Peraturan Menteri Desa Pembangunan Daerah Tertinggal Dan 

Transmigrasi Nomor 16 Tahun 2019 Tentang Musyawarah Desa,” 2019, 1–45. 



6 

 

 

 

Kondisi ini juga menunjukkan lemahnya mekanisme komunikasi antara 

perangkat desa dengan masyarakat.4 Aspirasi yang seharusnya menjadi dasar 

pengambilan keputusan sering kali terhenti di forum musyawarah, tanpa 

terintegrasi ke dalam peraturan desa maupun kebijakan pembangunan. Hal 

tersebut mengindikasikan perlunya penguatan implementasi prinsip-prinsip 

syura, agar proses pengambilan keputusan benar-benar berjalan inklusif dan 

akuntabel. 

Kondisi di Desa Maron ini sekaligus mencerminkan fenomena yang lebih 

luas di berbagai desa di Indonesia, sebagaimana ditunjukkan dalam data 

Kementerian Desa.Berdasarkan data tersebut, Pembangunan Daerah 

Tertinggal, dan Transmigrasi, lebih dari 40% desa di Indonesia masih 

menghadapi rendahnya tingkat partisipasi masyarakat dalam musyawarah 

desa. Sebagian besar warga menyatakan aspirasi mereka tidak ditindaklanjuti 

atau jarang masuk ke dalam program desa. Survei di beberapa daerah juga 

memperlihatkan bahwa lebih dari 60% perangkat desa belum memiliki 

mekanisme terstruktur untuk menampung dan mengelola aspirasi masyarakat 

secara berkelanjutan.5 Minimnya pelatihan teknis serta kurangnya pemahaman 

                                                             
4 Muchammad Yana Ilham, “Ketidaksesuaian Kompetensi Aparatur Desa Dengan 

Kebutuhan Zaman Dan Pelayanan Publik Yang Belum Berkualitas Di Desa Renah Sungai Besar 

Kecamatan Limbur Lubuk Mengkuang Kabupaten Bungo Provinsi Jambi,” Media Mahasiswa 

Indonesia, 2024, https://mahasiswaindonesia.id/ketidaksesuaian-kompetensi-aparatur-desa-dengan-

kebutuhan-zaman-dan-pelayanan-publik-yang-belum-berkualitas-di-desa-renah-sungai-besar-

kecamatan-limbur-lubuk-mengkuang-kabupaten-bungo-provinsi-jambi/   
5 Faradila Arrahma et al., “Peran Badan Perwakilan Desa Dalam Membangun Partisipasi 

Masyarakat Terhadap Perkembangan Desa ,” KAMPUS AKADEMIK PUBLISING: Jurnal Sains 

Student Research  2, no. 6 (2024): 120–31. 



7 

 

 

 

tentang tata cara musyawarah demokratis menjadi salah satu penyebab 

lemahnya implementasi prinsip musyawarah. 

Dalam perspektif hukum administrasi, musyawarah desa memiliki 

kedudukan penting karena hasilnya dapat dituangkan dalam bentuk Peraturan 

Desa (Perdes) yang bersifat mengikat.6 Dengan demikian, prinsip syura dalam 

fiqh siyasah sekaligus prinsip musyawarah dalam hukum positif tidak hanya 

menekankan proses partisipasi, tetapi juga memastikan adanya tindak lanjut 

berupa regulasi dan kebijakan konkret. Oleh karena itu, pemahaman mendalam 

mengenai pelaksanaan prinsip-prinsip syura di desa sangat penting untuk 

mengukur sejauh mana penyelenggaraan pemerintahan desa berjalan sesuai 

dengan nilai-nilai Islam sekaligus hukum positif Indonesia. 

Peran syura dalam pemerintahan desa pada akhirnya bukan hanya soal 

forum diskusi, tetapi juga soal bagaimana masyarakat merasa dilibatkan, 

aspirasinya ditampung, dan kebutuhannya diwujudkan dalam kebijakan nyata. 

Desa Maron, dengan karakteristik masyarakat yang religius sekaligus tengah 

menghadapi dinamika modernisasi, menjadi lokasi yang menarik untuk dikaji. 

Hal ini karena Desa Maron berada di persimpangan antara kuatnya nilai tradisi 

Islam dengan tuntutan tata kelola pemerintahan modern, sehingga penerapan 

prinsip syura dalam penyelenggaraan pemerintahan desa di sana dapat menjadi 

gambaran nyata tentang harmonisasi antara fiqh siyasah  dan hukum positif di 

tingkat lokal. 

                                                             
6 BPK RI, “UU No 6 Tahun 2014 Tentang Desa,” Pub. L. No. 6, 45 (2014), 

https://peraturan.bpk.go.id/Details/38582/uu-no-6-tahun-2014 .  



8 

 

 

 

Penelitian mengenai implementasi prinsip-prinsip syura dalam 

penyelenggaraan pemerintahan desa memiliki urgensi yang tinggi karena 

masih terdapat kesenjangan yang nyata antara norma hukum dan praktik 

pemerintahan desa di lapangan. Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang 

Desa secara tegas menempatkan musyawarah desa sebagai instrumen utama 

dalam proses pengambilan keputusan, perencanaan pembangunan, dan 

penetapan kebijakan desa. Namun, dalam praktiknya sebagaimana terlihat pada 

penyelenggaraan pemerintahan Desa Maron musyawarah kerap berjalan secara 

formal dan prosedural, belum sepenuhnya mencerminkan substansi partisipasi 

masyarakat yang inklusif dan berkeadilan. Aspirasi warga sering kali berhenti 

pada forum musyawarah tanpa jaminan tindak lanjut kebijakan yang nyata, 

sehingga prinsip syura berpotensi tereduksi menjadi legitimasi administratif 

semata, bukan sebagai mekanisme deliberatif yang menentukan arah kebijakan 

desa. 

Urgensi penelitian ini semakin kuat ketika dikaitkan dengan melemahnya 

kualitas demokrasi deliberatif di tingkat desa. Desa sebagai unit pemerintahan 

terdepan seharusnya menjadi ruang paling dekat bagi masyarakat untuk 

berpartisipasi dalam pengambilan keputusan publik. Namun, temuan empiris 

menunjukkan adanya dominasi perangkat desa dan rendahnya keterlibatan 

kelompok masyarakat tertentu, seperti perempuan dan warga non-elit, dalam 

forum musyawarah desa. Kondisi ini menimbulkan ketimpangan representasi 

dan berpotensi melahirkan kebijakan yang tidak sepenuhnya mencerminkan 

kehendak kolektif masyarakat. Apabila kondisi tersebut dibiarkan, maka 



9 

 

 

 

musyawarah desa hanya akan berfungsi sebagai simbol demokrasi tanpa daya 

transformasi substantif, yang pada akhirnya dapat menurunkan kepercayaan 

masyarakat terhadap pemerintahan desa. 

Dari perspektif fiqh siyasah, penelitian ini menjadi mendesak karena 

prinsip syura bukan sekadar anjuran moral, melainkan kewajiban normatif 

dalam tata kelola pemerintahan Islam yang bertujuan mewujudkan keadilan 

(al-‘adl) dan kemaslahatan (al-maslahah). Ketika praktik musyawarah desa 

belum mampu menjamin pemerataan manfaat pembangunan dan belum 

sepenuhnya mengakomodasi aspirasi masyarakat, maka tujuan utama syura 

sebagaimana diajarkan dalam Islam belum tercapai secara optimal. Penelitian 

ini diperlukan untuk menguji sejauh mana penyelenggaraan pemerintahan desa 

telah selaras dengan prinsip-prinsip fiqh siyasah, sekaligus mengidentifikasi 

titik-titik kelemahan implementasi syura yang berpotensi menimbulkan 

ketidakadilan sosial dan ketimpangan manfaat kebijakan. 

Selain itu, urgensi penelitian ini juga terletak pada kekosongan kajian 

empiris yang mengintegrasikan hukum positif dan hukum Islam secara 

simultan dalam konteks pemerintahan desa. Sebagian besar penelitian 

sebelumnya masih bersifat normatif-konseptual atau hanya menitikberatkan 

pada salah satu perspektif. Padahal, praktik pemerintahan desa di Indonesia 

berada dalam irisan langsung antara norma agama, nilai sosial budaya, dan 

regulasi negara. Oleh karena itu, penelitian ini penting untuk memberikan 

gambaran empiris tentang bagaimana prinsip syura dapat dioperasionalkan 

secara konkret dalam kerangka UU Desa, sehingga tidak berhenti sebagai 



10 

 

 

 

konsep teoretis, tetapi menjadi pedoman praktis dalam tata kelola 

pemerintahan desa. 

Dengan demikian, penelitian ini memiliki urgensi strategis baik secara 

akademik maupun praktis. Secara akademik, penelitian ini memperkaya 

khazanah kajian fiqh siyasah dan hukum tata negara dengan pendekatan 

empiris yang kontekstual. Secara praktis, hasil penelitian diharapkan mampu 

memberikan kontribusi nyata bagi perbaikan mekanisme musyawarah desa, 

penguatan partisipasi masyarakat, serta peningkatan kualitas kebijakan desa 

agar lebih adil, efektif, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. Tanpa 

penelitian semacam ini, penyelenggaraan pemerintahan desa berisiko terus 

berjalan dalam kerangka legalitas formal tanpa penguatan substansi demokrasi 

dan nilai-nilai syura yang menjadi ruh utama pemerintahan desa itu sendiri. 

B. Fokus dan Pertanyaan Penelitian 

1. Bagaimana implementasi prinsip-prinsip syura dalam penyelengaraan 

pemerintahan Desa Maron Kecamatan Srengat Kabupaten Blitar? 

2. Bagaimana implementasi prinsip-prinsip syura dalam penyelenggaraan 

pemerintahan Desa Maron Kecamatan Srengat Kabupaten Blitar ditinjau 

dari UU Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa dan fiqh siyasah? 

C. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan mengkaji penerapan prinsip-prinsip syura dalam 

penyelenggaraan pemerintahan Desa Maron, Kecamatan Srengat, Kabupaten 

Blitar, dengan menyoroti sejauh mana musyawarah dapat berfungsi efektif 

sebagai mekanisme pengambilan keputusan yang melibatkan partisipasi 



11 

 

 

 

masyarakat. Kajian ini menelusuri praktik musyawarah dalam pemerintahan 

desa, terutama dalam upaya mengikutsertakan warga pada proses perumusan 

kebijakan dan penyusunan program kerja yang sesuai dengan kepentingan 

bersama. Selain itu, penelitian ini juga diarahkan untuk menilai kesesuaian 

pelaksanaan syura di Desa Maron dengan ketentuan hukum positif serta 

perspektif fiqh siyasah, guna melihat bagaimana nilai-nilai Islam dapat 

diintegrasikan dalam tata kelola pemerintahan modern. Melalui analisis 

tersebut, penelitian diharapkan mampu mengidentifikasi faktor pendukung 

maupun penghambat penerapan syura, baik yang bersumber dari aspek internal 

seperti kapasitas aparatur desa dan pemahaman terhadap prinsip syura, maupun 

dari aspek eksternal seperti tingkat partisipasi warga, dukungan regulasi, serta 

dinamika sosial-politik desa. Pada akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat 

menghasilkan rekomendasi strategis untuk memperkuat penerapan syura 

dalam pemerintahan desa, sehingga tercipta tata kelola desa yang lebih 

partisipatif, demokratis, transparan, dan selaras dengan nilai-nilai fiqh siyasah 

serta ketentuan hukum positif. 

D. Kegunaan Penelitian 

1. Secara teoritis 

Secara teoritis, penelitian ini memberikan kontribusi bagi 

pengembangan kajian Fiqh Siyasah dan Hukum Tata Negara di Indonesia, 

terutama dalam menjelaskan relevansi nilai-nilai Islam dalam praktik 

ketatanegaraan di level lokal. Temuan penelitian menunjukkan bahwa 

prinsip-prinsip syura meliputi musyawarah, keadilan, dan tanggung jawab 



12 

 

 

 

dapat diterapkan dalam tata kelola pemerintahan desa dan tetap berjalan 

selaras dengan ketentuan Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang 

Desa. Dengan demikian, penelitian ini memperkuat pandangan bahwa 

ajaran Islam tidak hanya berada pada ranah normatif sebagai konsep ideal, 

tetapi juga memiliki dimensi aplikatif yang dapat dioperasionalkan dalam 

sistem pemerintahan modern. Selain itu, secara konseptual penelitian ini 

menegaskan bahwa fiqh siyasah dapat berfungsi sebagai fondasi etis dan 

moral dalam memperkuat praktik demokrasi lokal di tingkat desa, 

khususnya dalam proses pengambilan keputusan yang mengedepankan 

partisipasi, keadilan, dan akuntabilitas. 

2. Secara praktis 

a. Bagi Penulis 

Bagi penulis, penelitian ini menjadi pengalaman empiris yang 

berharga untuk memahami secara langsung bagaimana prinsip-prinsip 

syura dijalankan dalam praktik pemerintahan desa. Melalui proses 

penelitian, penulis memperoleh pemahaman yang lebih mendalam 

mengenai keterkaitan antara teori fiqh siyasah dan realitas 

penyelenggaraan pemerintahan yang bertumpu pada musyawarah, 

keterlibatan masyarakat, serta tanggung jawab sosial. Pengalaman 

tersebut tidak hanya memperkaya perspektif akademik penulis, tetapi 

juga menjadi modal penting dalam mengembangkan kajian hukum 

Islam yang lebih kontekstual, responsif, dan relevan dengan dinamika 

sosial yang berkembang di lingkungan masyarakat desa. 



13 

 

 

 

b. Bagi Akademis 

Bagi penulis, penelitian ini menjadi pengalaman empiris yang 

berharga untuk memahami secara langsung bagaimana prinsip-prinsip 

syura dijalankan dalam praktik pemerintahan desa. Melalui proses 

penelitian, penulis memperoleh pemahaman yang lebih mendalam 

mengenai keterkaitan antara teori fiqh siyasah dan realitas 

penyelenggaraan pemerintahan yang bertumpu pada musyawarah, 

keterlibatan masyarakat, serta tanggung jawab sosial. Pengalaman 

tersebut tidak hanya memperkaya perspektif akademik penulis, tetapi 

juga menjadi modal penting dalam mengembangkan kajian hukum 

Islam yang lebih kontekstual, responsif, dan relevan dengan dinamika 

sosial yang berkembang di lingkungan masyarakat desa. 

c. Bagi Peneliti Selanjutnya 

Bagi peneliti selanjutnya, hasil penelitian ini dapat dijadikan 

landasan awal untuk mengembangkan studi yang lebih mendalam 

mengenai penerapan prinsip syura, baik pada level pemerintahan 

daerah maupun pada institusi publik lainnya. Penelitian lanjutan dapat 

dilakukan dengan memperluas wilayah kajian melalui penambahan 

lokasi penelitian sehingga temuan yang dihasilkan menjadi lebih 

beragam dan memberikan gambaran yang lebih menyeluruh. Di 

samping itu, peneliti berikutnya juga dapat memperkaya analisis 

dengan memasukkan variabel tambahan seperti akuntabilitas, 

transparansi, serta kesejahteraan masyarakat sebagai ukuran 



14 

 

 

 

keberhasilan tata kelola pemerintahan. Tidak kalah penting, kajian 

selanjutnya dapat difokuskan untuk meneliti lebih rinci pengaruh 

budaya lokal terhadap praktik musyawarah dalam pemerintahan desa, 

mengingat nilai dan tradisi setempat kerap memengaruhi tingkat 

partisipasi masyarakat serta dinamika pengambilan keputusan dalam 

komunitas. 

d. Bagi masyarakat 

Bagi masyarakat, penelitian ini diharapkan mampu 

meningkatkan kesadaran mengenai urgensi nilai-nilai syura dalam 

kehidupan sosial dan bernegara. Dengan memahami prinsip 

musyawarah, keadilan, serta tanggung jawab sosial, masyarakat baik 

di Desa Maron maupun desa-desa lain dapat terdorong untuk terlibat 

secara aktif dalam proses pengambilan keputusan di lingkungan 

pemerintahan desa. Partisipasi yang lebih kuat ini pada akhirnya dapat 

memperkuat praktik tata kelola desa yang lebih terbuka dan akuntabel, 

sehingga penyelenggaraan pemerintahan berjalan secara partisipatif, 

transparan, serta selaras dengan nilai-nilai Islam dan ketentuan hukum 

positif yang berlaku. 

E. Penegasan Istilah 

1. Implementasi 

Secara etimologi pengertian implementasi menurut kamus Webster 

berasal dari bahasa inggris yaitu to implement. Dalam kamus tersebut, to 

implement (mengimplementasikan) berarti to provide the means for 



15 

 

 

 

carrying out (menyediakan sarana untuk melaksanakan sesuatu) dan to give 

practical effect to (untuk menimbulkan dampak/akibat terhadap sesuatu).7 

Implementasi pada dasarnya dapat dipahami sebagai suatu 

pelaksanaan atau penerapan dari rencana yang telah ditetapkan. Dalam 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), implementasi diartikan sebagai 

pelaksanaan atau penerapan.8 Secara umum, implementasi adalah tindakan 

nyata untuk menjalankan rencana yang telah disusun secara cermat, rinci, 

dan matang, sehingga tidak hanya berhenti pada tataran konseptual, tetapi 

benar-benar diwujudkan dalam bentuk praktik. 

Secara lebih khususnya Implementasi adalah pelaksanaan atau 

penerapan untuk melaksanakan sebuah keputusan yang sudah ditetapkan 

seperti undang-undang, peraturan pemerintah, keputusan peradilan, perintah 

eksekutif, atau dekrit presiden.9 Tujuan Implementasi adalah pelaksanaan 

atau penerapan untuk mewujudkan sebuah rencana yang sudah disususn 

agar terwujud seacara nyata. 

Dalam penelitian ini menegaskan bahwa implementasi merupakan 

proses pelaksanaan atau penerapan dari suatu rencana, kebijakan, maupun 

keputusan yang telah ditetapkan secara resmi. Implementasi bukan hanya 

sebatas konsep, tetapi tindakan nyata yang menghubungkan rumusan 

kebijakan dengan hasil yang ingin dicapai dalam masyarakat. Dengan kata 

                                                             
7 AgosTiono, Implementasi Kebijakan Publik Model Van Metter Dan Van Horn, 

Http//Kertawitaradja.Wordpre SS, Diakses 21 Desember 2025 
8 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), 

edisi V (Jakarta: Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi, 2021), entri 

“implementasi. 
9 Joko Pramono, Implementasi Dan Evaluasi Kebijakan Publik (Unisri Press, 2020). 



16 

 

 

 

lain, implementasi adalah wujud konkret dari keputusan atau kebijakan, 

baik dalam bentuk undang-undang, peraturan pemerintah, keputusan 

peradilan, maupun instruksi administratif lainnya, yang dijalankan melalui 

mekanisme pelaksanaan secara sistematis dan terarah. 

2. Prinsip- Prinsip Syura 

Dalam kehidupan sosial dan politik, sebuah keputusan yang 

menyangkut kepentingan bersama pada dasarnya harus diambil dengan 

melibatkan banyak pihak agar lebih adil serta memberi manfaat yang luas. 

Ajaran Islam telah lebih dahulu mengenalkan mekanisme partisipasi 

tersebut melalui konsep syura atau musyawarah. Nilai ini bukan hanya 

bersifat sosial, melainkan juga normatif karena menjadi salah satu ciri utama 

orang beriman sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an. 

Menurut Jhon Hendra dalam karyanya Relevansi Sistem Demokrasi 

dalam Ketatanegaraan Indonesia dengan Sistem Syura dalam Islam 

Ditinjau dari Perspektif Fiqih Siyasah, istilah syura berasal dari bahasa 

Arab sya-wa-ra yang berarti “mengeluarkan madu dari sarang lebah”. 

Dalam bahasa Indonesia, syura diartikan sebagai musyawarah, yakni proses 

mengambil sesuatu yang bermanfaat dalam hal ini pendapat untuk mencapai 

kebaikan bersama. Analogi ini menyiratkan bahwa sebagaimana madu 

memberi manfaat bagi manusia, demikian pula keputusan yang lahir dari 

musyawarah menghadirkan kebaikan bagi masyarakat.10 

                                                             
10 Kumparan. (2025). Memahami Apa yang Dimaksud dengan Syura dan Dalilnya. dalam 

https://kumparan.com/berita-hari-ini/memahami-apa-yang-dimaksud-dengan-syura-dan-dalilnya-

23ma2Vo6DAj dikases pada Rabu 24 September 2025 

https://kumparan.com/berita-hari-ini/memahami-apa-yang-dimaksud-dengan-syura-dan-dalilnya-23ma2Vo6DAj
https://kumparan.com/berita-hari-ini/memahami-apa-yang-dimaksud-dengan-syura-dan-dalilnya-23ma2Vo6DAj


17 

 

 

 

Secara istilah, syura merujuk pada proses saling bertukar pandangan, 

menyampaikan pendapat, dan memperbaikinya demi menemukan 

keputusan terbaik. Dalam pandangan para ulama klasik, musyawarah 

dipandang sebagai mekanisme yang membatasi kekuasaan agar tidak 

dijalankan secara sewenang-wenang serta memberi ruang partisipasi 

masyarakat dalam menentukan arah kehidupan bersama. 

Secara lebih mendalam, syura dalam konteks politik Islam sering 

dipahami sebagai bentuk demokrasi khas yang bertujuan untuk mewujudkan 

kemaslahatan bersama. Yusuf al-Qaradawi menyebut syura sebagai 

kewajiban syar’i sekaligus hak umat untuk ikut menentukan kebijakan yang 

menyangkut kepentingan umum.11 Karena itu, syura menjadi salah satu 

landasan penting dalam menciptakan tata pemerintahan yang adil, 

transparan, dan akuntabel. 

Berdasarkan demikian, dalam penelitian ini yang dimaksud dengan 

prinsip- prinsip syura adalah nilai musyawarah dalam Islam yang 

menekankan keterlibatan masyarakat, keterbukaan, dan keadilan dalam 

proses pengambilan keputusan, sehingga keputusan yang dihasilkan 

membawa kemaslahatan dan manfaat bagi kehidupan bersama. 

3. Penyelenggaraan 

Menurut KBBI, kata penyelenggaraan memiliki dua makna utama: 

pemeliharaan atau pemiaraan, dan proses, cara, atau perbuatan 

                                                             
 

11 Jakfar, Tarmizi M. Sunnah Non-Tasyri’iyyah Menurut Yusuf al-Qardhawi. Banda Aceh: 

Ar-Raniry Press, 2019. 

https://kbbi.web.id/selenggara


18 

 

 

 

menyelenggarakan dalam berbagai arti, seperti pelaksanaan atau 

penunaian.12 Dalam perkembangan penggunaannya, istilah ini dapat 

dimaknai berbeda tergantung konteks, misalnya sebagai pemeliharaan atau 

penunaian dalam arti mengurus sesuatu yang sudah ada, maupun dalam 

makna yang lebih luas seperti penyelenggaraan negara, pemerintahan, atau 

kegiatan sosial. 

Secara lebih khusus, penyelenggaraan dipahami sebagai suatu proses 

pelaksanaan kegiatan yang dilakukan secara terencana, terarah, dan 

sistematis guna mencapai tujuan tertentu. Makna ini menekankan bahwa 

penyelenggaraan bukan sekadar aktivitas, tetapi melibatkan unsur 

perencanaan, pengorganisasian, serta pengendalian dalam praktiknya. 

Dengan demikian, dalam penelitian ini yang dimaksud dengan 

penyelenggaraan adalah proses pelaksanaan pemerintahan desa yang 

melibatkan pemerintah desa, perangkat desa, dan lembaga desa lainnya 

sesuai dengan ketentuan peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

4. Pemerintahan Desa 

Secara umum, pemerintahan merupakan suatu sistem 

penyelenggaraan kekuasaan yang bertujuan mengatur, melayani, dan 

mewujudkan kesejahteraan masyarakat. Pemerintahan tidak hanya 

                                                             
12 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), 

edisi V (Jakarta: Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi, 2021), entri 

“penyelengaraan”. 

 



19 

 

 

 

berlangsung pada tingkat pusat dan daerah, tetapi juga mencakup unit 

terkecil dalam struktur negara, yaitu desa.13 

Menurut UU Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa, pemerintahan desa 

adalah penyelenggaraan urusan pemerintahan dan kepentingan masyarakat 

setempat dalam sistem pemerintahan Negara Kesatuan Republik Indonesia. 

Penyelenggara pemerintahan desa terdiri dari kepala desa sebagai pemimpin 

eksekutif dan Badan Permusyawaratan Desa (BPD) sebagai unsur legislatif 

yang memiliki fungsi pengawasan sekaligus menampung aspirasi 

masyarakat. 

Dengan demikian, dalam penelitian ini, pemerintahan desa dimaknai 

sebagai sistem penyelenggaraan pemerintahan pada tingkat lokal yang 

berlandaskan pada kewenangan asal-usul serta nilai sosial budaya setempat, 

dengan musyawarah desa sebagai instrumen utama dalam proses 

pengambilan keputusan, penetapan kebijakan, dan perencanaan 

pembangunan desa. 

5. UU Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa 

Dalam penelitian ini, yang dimaksud dengan UU Desa adalah 

Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa, yaitu regulasi yang 

memberikan kewenangan kepada desa untuk mengatur dan mengurus 

kepentingan masyarakat berdasarkan hak asal-usul dan nilai sosial budaya 

setempat. Salah satu instrumen utama dalam pelaksanaan pemerintahan 

                                                             
13 Muhadam Labolo, Memahami Ilmu Pemerintahan (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada–

Rajawali Pers, 2023) 



20 

 

 

 

desa menurut undang-undang ini adalah musyawarah desa, yang menjadi 

forum strategis dalam penetapan kebijakan, peraturan desa, dan rencana 

pembangunan desa. 

6. Fiqh Siyasah 

     Kata fiqh berasal dari faqaha-yafqahu-fiqhan. Secara bahasa, 

pengertian fiqh adalah “paham yang mendalam”. Menurut istilah, fiqh 

adalah ilmu atau pengetahuan tentang hukum-hukum syari’at yang bersifat 

amaliah, yang digali dari dalil-dalilnya yang rinci (tafsil). Kata “siyasah” 

berasal dari kata sasayasusu-siyasatan yang artinya mengatur, 

mengendalikan, mengurus, atau membuat keputusan. Secara terminologis, 

Abdul Wahab Khallaf mendefinisikan bahwa siyasah adalah “pengaturan 

perundangan yang diciptakan untuk memelihara ketertiban dan 

kemaslahatan serta mengatur keadaan.” Sementara 

Louis Ma’luf memberikan batasan siyasah adalah membuat 

kemaslahatanmanusia dengan bimbingan mereka ke jalan keselamatan14. 

Fiqh siyasah merupakan salah satu cabang ilmu fiqh yang membahas 

tata kelola pemerintahan, kepemimpinan, dan pengelolaan kekuasaan 

berdasarkan prinsip-prinsip syariat Islam. Ilmu ini tidak hanya mengatur 

hubungan antara pemimpin dan rakyat, tetapi juga memuat prinsip keadilan, 

musyawarah, dan tanggung jawab moral pemimpin dalam menjalankan 

                                                             
14 Jeremia , Implementasi Peraturan Bupati Seluma Nomor 35 Tahun 2019 Tentang Kegiatan 

Pembangunan Sarana Dan Prasarana Kelurahan Dan Pemberdayaan Masyarakat Di Kelurahan 

Perspektif Fiqih Siyasah (Studi Di Kelurahan Selebar Kabupaten Seluma) (Doctoral Dissertation, 

Uin Fatmawati Sukarno Bengkulu).(2024) 



21 

 

 

 

amanah. Dengan demikian, fiqh siyasah dapat menjadi tolok ukur untuk 

menilai praktik pemerintahan, termasuk di tingkat desa. 


