
 

15 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 

A. Latar Belakang 

Dalam seni pertunjukan wayang, Suluk menjadi salah satu hal yang tidak 

mungkin dilewatkan. Sulukan wayang sendiri dapat diartikan sebagai salah satu 

hasil karya yang berwujud puisi terutama puisi tembang, suatu hasil karya sastra 

besar dan mengandung nilai universalitas,1 berupa pandangan hidup sebagai modal 

untuk menjalani kehidupan orang Jawa. 

Sulukan wayang merupakan sastra lisan, sang dalang menyanyikannya 

tanpa harus membaca teks. Oleh karena itu, sangat mungkin lirik suluk mengalami 

perubahan-perubahan vokal, nada, hingga irama. Hal ini juga bergantung dengan 

iringan gamelan yang mengiringinya. Dengan kata lain, tidak ada aturan pakem 

dalam peragaannya. 

Salah satu suluk yang dinyanyikan oleh dalang ialah Kayune Purwo Sejati 

atau juga disebut pathêt sanga wantah. Hadiprayitno menegaskan bahwa suluk ini 

masuk dalam jenis Sulukan Lagon yang biasanya digunakan pada suasana pokok 

dan resmi, misalnya adegan di dalam istana, taman, maupun adegan lain yang 

diperlukan.2 

                                                           
1  Suwardi Endraswara. “Tafsir Sastra Secara Transdisipliner Perspektif Botani Sastra”, Sastra, 
bahasa dan Budaya, Prosiding Nasional, 2019. 
2 Hadiprayitno, Kasidi, Filsafat Keindahan Suluk Wayang Kulit Purwa Gaya Yogyakarta, 
(Yogyakarta: Bagaskara, 2015), hal 30. 



 

16 
 

Adapun lirik dari Suluk Kayune Purwo Sejati sebagaimana berikut: 

Kayune purwå sejati 

Pangirå jagat godhong kinaryå rumembe 

Apradåpå kekuwung 

Kembang lintang salågå langit 

Woh suryå lan tèngsu 

Kasirat bun lan udan 

Puncak akåså bumi bengkah pratiwi 

Oyodè bayu båjrå.3 

 

Kidung Darmawedha stanza ke-3: 

Ana kayu apurwa sawiji | wit buwana epang kéblat papat | agedhong méga 

tumembè | apradapa kukuwung | kembang lintang sagara langit | sami 

andaru kilat | woh surya lan tèngsu | asirat bun lawan udan | apupuncak akasa 

bungkah pratiwi | Oyodè bayu båjrå.4 

 

Lirik tersebut tergolong tembang macapat Dhandhanggula dalam kidung 

Dharmawedha kitab primbon Atassadhur Adammakna edisi ke-10 terbit bulan 

Maret 2008. Namun terdapat beberapa perbedaan lingual dalam liriknya. Jika 

dilihat struktur metrum Jawa, suluk Kayune Purwo Sejati tidak ditemukan 

                                                           
3Maspatikraja, “Pathet Sanga Wantah Sebuah Kupasan Suluk" dalam 
www.Maspatikrajadewaku.Wordpress.Com, diakses pada 20 Mei 2025. 
4 Noeradya, Siti Woeryan Soemodiyah, Kitab Primbon Atassadhur Adammakna (Yogyakarta: CV. 
Buana Raya, 2008) hal 96. 



 

17 
 

padanannya pada struktur tembang macapat, akan tetapi ditemukan kemiripan 

substansial dengan Kidung Darmawedha dalam primbon Atassadhur Adammakna. 

Dalam pementasan wayang, suluk tersebut dilantunkan bebarengan dengan 

penancapan gunungan. Gunungan sendiri dipahami sebagai simbol dunia dengan 

segala isinya yang penuh kehidupan didalamnya. Dibarengi dengan suara dari sang 

dalang, disaat yang bersamaan juga diiringi gamelan, seolah suluk tersebut 

mengajarkan sesuatu pada manusia. Dilihat dari aspek simbolisme itu, Saya 

memiliki hipotesis bahwa suluk tersebut memiliki nilai keterkaitannya dengan 

ajaran Memayu Hayuning Bawana, semacam anjuran untuk senantiasa menjaga 

kelestarian alam. 

B. Pertanyaan Riset 

1. Bagaimana kandungan makna di dalam kidung Darmawedha? 

2. Bagaimana kidung Darmawedha menggambarkan ajaran Memayu 

Hayuning Bawana? 

C. Tujan Penelitian 

1. Untuk mengetahui bagaimana kandungan makna dalam kidung 

Darmawedha 

2. Untuk mengetahui sejauh apa makna kidung tersebut dalam kaitannya 

dengan pandangan Memayu Hayuning Bawana. 

D. Riset Terdahulu 

Di Jawa, bahasa diposisikan secara heterofungsional, alias keragaman aspek 

kegunaannya. Keragaman fungsi ini dengan sendirinya menolak pandangan yang 



 

18 
 

homogen, misalnya hanya digunakan sebagai alat komunikasi. Bahasa dipandang 

lebih dari sekedar alat pertukaran informasi dan komunikasi. Keragaman tersebut 

dilihat dari aspek intrinsik bahasa itu sendiri, misalnya bahasa ritual yang 

mengandung unsur magis didalamnya, hingga sebagai sarana penyebaran agama 

islam yang dilakukan oleh para wali. 

Unsur yang pertama, yakni bahasa ritual yang mengandung aspek magis 

dicatat dengan apik oleh Tambiah dalam karya antropologinya.5 Baginya, kata-kata 

dalam bahasa memiliki kekuatan magis yang memiliki kapasitas untuk bertindak 

atas dunia dan menjembatani antara manusia dan kekuatan supranatural. Bahasa 

ritual tersebut termanifestasi dalam mantra-mantra. Berbagai mantra tidaklah acak, 

ia mengikuti logika yang terstruktur, seringkali mengacu pada mitos leluhur, 

mengatur tindakan ritual dan menggunakan gambaran metaforis. Kekuatan mantra 

dikaitkan dengan kemanjuran, tetapi juga bergantung pada siapa, kapan, dan 

bagaimana mengucapkannya. Walau penelitiannya berada di suku Trobriand, hal ini 

merupakan fenomena luas yang berakar pada kekuatas simbolis bahasa, termasuk 

tradisi kebahasaan di Jawa. 

Senada dengan Tambiah, Izutsu dalam karyanya juga menyoroti konsep 

magis yang berkaitan dengan bahasa.6 Ia menyelidiki gagasan bahwa bahasa itu 

sendiri memiliki kualitas magis yang hakiki, yang berakar pada kemampuannya 

untuk membangkitkan mental, membentuk realitas, dan mempengaruhi perilaku 

                                                           
5 S. J. Tambiah, “The Magical Power of Words,” Man 3, no. 2 (June 1968): 175. 
6 Izutsu, Toshihiko, Language and Magic: Studies in the Magical Function of Speech (Tōkyō, Japan: 
Keio University Press, 2011). 



 

19 
 

manusia. Yang menjadi inti dari tesisnya ialah aspek performatif bahasa: “to say 

something is already to do something” (mengatakan sesuatu sama halnya 

melakukan sesuatu). Bahasa bukan sekedar alat komunikasi, tetapi sebagai 

kekuatan dahsyat supernatural yang mampu membentuk dunia. Kekuatan magis 

tersebut terkandung didalam makna yang menggugah, dimana kata-kata tidak 

hanya merujuk pada sesuatu tetapi juga membangkitkan respon emosional, 

simbolis, atau transformatif dalam pikiran penutur maupun pendengar. 

Keduanya, baik Tambiah maupun Izutsu sepakat bahwa bahasa sebagai 

“nafas suci” yang mengakar di berbagai budaya. Dalam banyak tradisi kuno, ucapan 

dikaitkan dengan kekuatan hidup, kehendak ilahi, hingga tatanan kosmik, yang 

memperkuat gagasan bahwa berbahasa berarti melibatkan diri manusia dengan 

dunia metafisik. 

Selanjutnya, selain mengandung unsur-unsur magis bahasa juga sebagai 

sarana penyebaran agama islam. Eko Suroso menyampaikan bahwa mantra menjadi 

media vital dalam menanamkan nilai-nilai keislaman.7 Misalnya, dalam Kidung 

Rumekso ing Wengi (KRW) yang digagas oleh Sunan Kalijaga. KRW 

mencerminkan mistisisme Jawa yang tersembunyi dalam simbol-simbol bahasanya. 

Orientasi filosofis terhadap keblat papat lima pancer merupakan keyakinan yang 

mendalam sekaligus mengundang refleksi akan hakikat eksistensi. Orientasi inilah 

yang pada gilirannya mencapai status insan kamil atau “manusia sempurna”. 

                                                           
7 Eko Suroso et al., “Mystical Implicature of Javanese Mantras: From Lingual to Transcendental?,” 
Theory and Practice in Language Studies 13, no. 9 (September 1, 2023): 2384–2391. 



 

20 
 

Simbol-simbol mistik yang terselip didalam bahasa tersebut membantu 

merancang strategi efektif dalam penyebaran ajaran islam. Perlu diketahui bahwa 

masyarakat pada saat itu mayoritas beragama Hindu-Budda, sehhingga pendekatan 

halus melalui simbolisme bahasa dan dinamika budaya ternyata lebih diterima 

masyarakat daripada pendekatan dengan kekerasan. Meski demikian, bahasa 

tertulis pada masa itu dibilang belum cukup untuk menjelaskan atau menguraikan 

alegori-alegori spesifik budaya tertentu, dikarenakan kompleksitas simbolisme 

mantra itu sendiri. 

Bahasa tulisan memang belum memadai dalam menjelaskan kompleksitas 

simbolis mantra, akan tetapi Onok Yayang Pamungkas justru melihat KRW karya 

Sunan Kalijaga mencerminkan transformasi budaya lisan ke dokumentasi tertulis.8 

Pergeseran ini menggabungkan ajaran islam dengan budaya Jawa sambil tetap 

mempertahankan otentisitasnya. Strategi tersebut berperan dalam menyampaikan 

ajaran islam melalui bahasa mantra. Dengan begitu KRW bukan sekedar teks magis, 

tetapi juga merupakan medium untuk mengakomodasi unsur-unsur islam ke dalam 

budaya Jawa. 

Lebih lanjut ia menjelaskan bahwa KRW juga memiliki nilai pendidikan 

yang terkanding sebagai apresiasi terhadap budaya leluhur. Ini merupakan konsep 

penting dalam upaya mengintegrasikan dan mewariskan ajaran lokal yang 

diturunkan oleh nenek moyang. Nilai pendidikan dalam KRW mencerminkan suatu 

dimensi aksiologis yang berorientasi pada entitas yang dianggap bernilai dan 

                                                           
8 Onok Pamungkas et al., “Exploring the Cultural Significance of Javanese Literature: A Study of 
Mantras,” International Journal of Society, Culture and Language 12, no. 2 (September 2024). 



 

21 
 

penting. Pendidikan budaya, sebagai proses pembelajaran yang diperoleh dari 

generasi sebelumnya, menjadi sarana untuk memahami dan menghargai warisan 

leluhur. Dengan begitu, bahasa yang termuat dalam KRW mewakili pemahaman 

dan apresiasi terhadap budaya leluhur dan dapat memperkaya makna warisan 

tersebut untuk kebutuhan pengetahuan dan sosial baik di masa kini maupun masa 

depan. 

Bahasa khususnya mantra, tidak hanya mengandung unsur magis maupun 

sebagai sarana penyebaran islam, melainkan juga berfungsi sebagai solusi 

penyembuhan terhadap penyakit tertentu.9 Melalui struktur linguistik dan 

simbolisme dalam mantra, nilai spiritual dan kearifan lokal dianggap dapat 

memberikan solusi bagi masalah kesehatan secara menyeluruh. Dalam budaya 

Jawa, kesehatan tidak hanya berkaitan dengan medis-biologis tetapi juga berkaitan 

dengan keseimbangan spiritual, emosional dan hubungan dengan alam semesta.  

Mantra mencerminkan prinsip tersebut. Penggunaan bahasa yang syarat 

makna mistis, metafora kosmologis, serta tautan pada kekuatan alam, tokoh 

mitologi, dan Tuhan sebagai sumber kesembuhan menjadikan mantra sebagai salah 

satu pendekatan ilmu medis modern. Warisan leluhur Jawa ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi dalam mengatasi problem kesehatan. Oleh karenanya, 

mantra Kidung tidak bisa dipandang sekedar warisan masa lalu, melainkan sebagai 

sumber pengetahuan yang masih relevan untuk dikaji dan diterapkan dalam konteks 

                                                           
9 Onok Yayang Pamungkas et al., “Healthy through Magic: Health Solutions in Mantra Kidung 
Jawa,” Jurnal Javanologi 4, no. 2 (February 21, 2023): 877. 



 

22 
 

kehidupan modern guna meningkatkan kualitas kesehatan masyarakat secara 

menyeluruh. 

Bahasa memang tidak bisa dipandang secara homogen. Karena konsekuensi 

dari pandangan tersebut menjadikan bahasa itu sempit dan kaku. Jika itu terjadi, 

maka kekayaan intelektual sulit dibayangkan atau bahkan diabaikan sama sekali. 

Tentu cara pandang yang demikian menangguhkan mantra yang sudah dibahas 

diatas, mulai dari aspek magis, sarana penyebaran islam, hingga sarana kesehatan 

tradisional. Padahal dalam pandangan orang Jawa bahasa syarat akan makna 

filosofis dan simbol-simbol alegoris. 

Tema-tema filosofis yang kaya akan simbolisme bahasa itu misalnya 

tertuang dalam pertunjukan seni wayang kulit. Husna Hayati menuliskan wayang 

merupakan bentuk sastra lisan yang hidup dan berkembang dalam konteks ritual 

masyarakat Jawa.10 Naskah lakon tidak berfungsi sebagai teks bacaan, tetapi juga 

sebagai pedoman moral dan spiritual yang dihayati. Dalam tradisi ini, bahasa atau 

sastra tidak dipisahkan dari praktik keagamaan dan budaya, sehingga menjadi 

bagian integral dari ritual kehidupan masyarakat. 

Wayang kulit memiliki peran ganda: sebagai hiburan sekaligus sarana 

pendidikan karakter dan pelestarian nilai-nilai budaya. Bahasa yang digunakan baik 

berupa Kawi, Jawa Kuno, maupun bahasa Indonesia membawa makna simbolis 

yang mendalam dan memperkaya pengalaman penonton secara spiritual serta 

intelektual. Melalui peran inilah wayang kulit menjadi media yang menjaga 

                                                           
10 Hayati, Husna. “Literature in Ritual: An Anthropological Study of Scripts and Performances in 
Wayang Kulit” 2, no. 2 (2024). 



 

23 
 

hubungan antara masa lalu dan masa kini, antara manusia dengan alam, serta antara 

manusia dengan Tuhan. 

Perihal wayang kulit, dalang memainkan peran yang sangat sentral. 

Zoetmulder menyoroti dalang bukan hanya menggerakkan wayang, tetapi juga 

simbol Tuhan Yang Maha Kuasa.11 Hal ini sekaligus mewakili pandangan esoteris 

(kebatinan) tersendiri, dimana tokoh wayang (misalnya, Pandhawa dan Kurawa) 

tidak hanya merepresentasikan karakter cerita, tetapi melambangkan sifat-sifat 

luhur dan nafsu manusia yang saling bertarung dalam perjalanan menuju 

kesempurnaan jiwa. 

Melalui simbolisme wayang ini manusia diajak untuk merenungkan makna 

hidup, kematian, karma, serta hubungan antara yang fana dan abadi. Kehidupan 

manusia digambarkan sebagai pertunjukan semesta yang telah ditentukan oleh sang 

Dalang Agung, yaitu Tuhan. Itulah mengapa wayang menjadi filsafat kehidupan 

yang tetap relevan sebagai pegangan moral, spiritual, dan budaya di tengah 

dinamika zaman yang terus berubah. 

Bahasa mantra yang memiliki dimensi magis didalamnya dapat 

mempengaruhi keadaan dunia melalui kata-kata. Daya magis tersebut diaktivasi 

oleh perapal mantra. Hal ini terkait erat dengan pengalaman mistik atau kebatinan 

yang telalh dihayati oleh sebagian masyarakat Jawa. 

Dari sekian banyak mantra kidung yang ada di Jawa, penelitian ini berfokus 

pada salah satu mantra atau Kidung dalam kitab Atassadhur Adammakna, yakni 

                                                           
11 P. J. Zoetmulder, “The Wajang as a Philosophical Theme,” Indonesia 12 (October 1971): 85. 



 

24 
 

kidung Darmawedha. Jika ditelusuri lebih jauh, kidung Darmawedha menjadi salah 

satu diantara dua belas kidung yang tertulis didalam kitab primbon Atassadhur 

Adammakna.  

Secara terminologi, primbon sendiri merupakan kitab yang berisikan 

perhitungan hari baik, hari buruk, buku yang menghimpun berbagai pengetahuan 

kejawaan, rumus ilmu gaib (rajah, mantra, doa, tafsir mimpi). Sedangkan secara 

etimologi berasal dari kata Imbu yang berarti simpan. Terdapat imbuhan per- dan -

an, menjadi per-imbu-an atau primbon yang berarti sesuatu yang disimpan.12 

Sedangkan Atassadhur Adammakna merupakan kumpulan dari tulisan-

tulisan kuno yang nama pengarangnya tidak diketahui. Melamba mencatat tulisan 

kuno tersebut berasal dari Kanjeng Pangeran Harya Cakraningrat, Raden Nabehi 

Kartohasmoro, dan Raden Soemodidjojo. Puspitasari menuliskan kitab tersebut 

berisi berbagai ilmu pengetahuan kepercayaan masyarakat Jawa, ilmu-ilmu gaib 

yang berupa mantra dan doa yang merupakan ciptaan Sunan Kalijaga.13 Kemudian 

Bambang mencatat pada masa Pengeran Harya Cakraningrat, kitab primbon 

tersebut ditulis ulang dan dicetak oleh Ny. Siti Woeryan Soemodiyah Noeradya.14 

Penelitian ini menyoroti secara spesifik kidung Darmawedha. Merujuk pada 

kamus Sansekerta-Indonesia dalam laman alangalangkumitir, ditemukan istilah 

‘darma’, ‘dharma’ dan ‘wedha’. Kata ‘darma’ memiliki arti pengabdian, 

                                                           
12 Widodo, Wahyu, "Mantra Kidung Jawa Kajian Repetisi Dan Fungsi” Tesis Universitas Sebelas 
Maret Surakarta, 2012, hal 18. 
13 Dhika Puspitasari, “Metafora Dalam Mantra Kidung Montrawedha,” EDUKASIA: Jurnal 
Pendidikan dan Pembelajaran 4, no. 2 (December 30, 2023): 2. 
14 Hariyanto, Bambang, “Makna Dalam Kitab Atassadur Adammakna Deskripsi Semantik”, 
(Yogyakarta: Idea Press, 2023), hal 67. 



 

25 
 

perjuangan dan pengorbanan. Sedangkan ‘dharma’ sendiri diartikan sebagai bagus, 

utama dan kebaikan. Kedua istilah tersebut mengisyaratkan nilai keluhuran. 

Sedangkan kata ‘wedha’ berarti ajaran atau pedoman15. Jika dirangkai menjadi 

terminologi, Darmawedha adalah ajaran tentang perjuangan atas nilai keutamaan 

hidup manusia. 

Wahyu Widodo menegaskan bahwa kidung Darmawedha tergolong dalam 

tembang macapat dhandhanggula. Lebih jauh lagi, ia menginterpretasikan tembang 

tersebut menerangkan bahwa seluruh alam dan kandungan isinya berputar dan 

digerakkan oleh sang penguasa tunggal (Allah) semua tunduk dan takluk dibawah 

kekuasaannya. Siapapun yang mengamalkannya akan bebas dari malapetaka dan 

kemalangan.16 

 Sementara Huda menyoroti aspek nilai tasawuf, dalam kidung Artati yang 

salah satu baitnya persis dengan apa yang ada dalam Darmawedha stanza ke-3, larik 

tersebut bernuansa dzikir dan doa, selain itu juga menjadi jalan untuk menuju 

kesempurnaan hidup.17 

E. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif. Penelitian kualitatif adalah 

pendekatan yang digunakan dalam berbagai disiplin ilmu untuk memahami 

fenomena sosial, budaya, psikologis, atau pengalaman manusia secara mendalam 

dan holistik. Berbeda dengan penelitian kuantitatif yang berfokus pada pengukuran 

                                                           
15 “Https://Alangalangkumitir.Wordpress.Com/Kamus-Sansekerta-Indonesia/,” diakses pada 1 
Juni 2025. 
16  Widodo, Wahyu, Mantra Kidung Jawa, hal 24. 
17 Huda, Sokhi "Model Pendidikan Tasawuf Walisanga Perspektif Teori Pendidikan”, Jurnal 
Tsaqafah, Vol. 6 No. 2. Oktober 2010. 



 

26 
 

dan analisis data numerik, penelitian kualitatif lebih menekankan pada pemahaman 

konsep, makna, dan pengalaman yang sulit diukur dengan angka. Melalui 

pengumpulan data dalam bentuk narasi dan analisis data, metode ini bertujuan 

untuk menggali dimensi makna yang kompleks.18 

Selain itu, penelitian ini juga dilakukan dengan kajian pustaka (library 

research). Studi pustaka dijalankan dengan cara mengkaji sumber tertulis seperti 

dokumen, manuskrip, riset terdahulu, dan lain-lain. Kajian pustaka ini memuat 

ulasan dan analisis terhadap berbagai literatur terkait yang telah dipublikasi 

sebelumnya.19 Sumber tertulis ini dapat berupa sumber primer maupun sekunder. 

Dalam hal penelitian ini yang menjadi sumber primer adalah kitab primbon 

Atassadhur Adammakna edisi ke-10 terbit pada Maret 2008, dan secara spesifik 

langsung menyoroti kidung Darmawedha stanza ke-3.20 Sedangkan sumber 

sekunder ialah karya-karya akademik terdahulu yang mengulas tentang kitab 

primbon tersebut. 

Secara teknis, untuk memberi tafsir secara literal, peneliti dibantu dengan 

kamus bahasa Jawa-Indonesia yang tersedia dalam website maupun karya terdahulu 

yang sudah menyediakan makna harfiahnya. Selain meninjau makna literal dari 

liriknya, peneliti juga menyoroti tujuan penulisan kitab primbon tersebut yang 

terdapat dalam sampul depan (cover) untuk mengetahui garis besar ditulisnya 

                                                           
18 Rijal Fadli, Muhammad “Memahami desain metode penelitian kualitatif” Journal Humanika, 
Vol. 21, No. 1, 2021. 
19 Nanang Faisol Hadi and Nur Kholik Afandi, “Literature Review is A Part of Research,” Sultra 
Educational Journal 1, no. 3 (December 19, 2021): 64–71. 
20 Noeradya, Siti Woeryan Soemodiyah, Kitab Primbon Atassadhur Adammakna (Yogyakarta: CV. 
Buana Raya, 2008). 



 

27 
 

primbon Atassadhur Adammakna. Tidak lupa juga menghadirkan penjelasan 

kidung Darmawedha (wedharing kidungan) yang ditulis oleh penghimpun primbon 

yang terdapat pada bagian bawah kidung Darmawedha. Bagi peneliti, tiga aspek 

tersebut yakni makna literal, tujuan di sampul depan, dan wedharing kidungan 

sangat penting untuk dihadirkan guna menopang analisis makna yang terdapat 

dalam kidung Darmawedha. 

Selanjutnya, makna tersebut akan dianalisis menggunakan teori metafora 

Paul Ricouer dalam bukunya berjudul “The Rule of Metaphor: Multi-disciplinary 

Studies of the Creation of Meaning in Language”.21 Paul Ricoeur (27 Februari 

1913-20 Mei 2005) adalah seorang filsuf Prancis yang terkenal dengan teori 

hermeneutika fenomenologi-eksistensialnya. Meski dikenal sebagai tokoh 

hermeneutika pada era post-strukturalisme, teorinya tentang metafora juga menjadi 

bagian dari gagasannya yang cemerlang. Peneliti memilih teori metafora 

dikarenakan teks Jawa yang dikaji syarat akan bahasa yang metaforis. 

Teori metafora Paul Ricoeur yang terabadikan dalam buku diatas menjadi 

sumber primer dalam posisinya sebagai kacamata teori. Buku ini merupakan karya 

penting yang membahas peran metafora dalam pembentukan makna dalam bahasa. 

Ditambah beberapa tokoh yang mengulas metafora Ricoeur menjadi rujukan 

sekundernya. 

                                                           
21 Ricœur, Paul, The Rule of Metaphor: Multi-Disciplinary Studies of the Creation of Meaning in 
Language, (London: Toronto University Press, 1977). 



 

28 
 

F. Landasan Teori 

Syakieb Sungkar menuliskan bahwa Ricoeur mengembangkan metafora 

sebagai jembatan penghubung antara bahasa dan pemahaman kita terhadap dunia, 

serta pentingnya metafora dalam proses interpretasi dan pembentukan makna.22 

Ricoeur mengundang kita untuk mempertimbangkan makna yang lebih tajam 

tentang hubungan teks dan konteks. Serta menyoroti lebih kompleks proses 

interpretasi yang memungkinkan terjadinya perbedaan makna antar individu. 

Bagi Ricoeur, metafora bukan hanya sekedar perangkat linguistik maupun 

substitusi dekoratif belaka, melainkan sebagai sarana yang memungkinkan kita 

untuk memahami dunia dengan cara yang lebih dalam dan kompleks. Melalui 

metafora, ia menekankan bahwa bahasa tidak hanya sebagai alat untuk 

menyampaikan informasi secara literal, tetapi juga memiliki kemungkinan untuk 

memunculkan makna-makna baru. Dengan demikian, metafora lebih dari sekedar 

gaya bahasa, ia merupakan pintu masuk menuju pemahaman yang lebih mendalam 

tentang realitas, pengalaman manusia, dan makna-makna yang terkandung 

didalamnya. Dari sini bisa dipahami bahwa Ricoeur mengajak kita untuk melihat 

sesuatu dari sudut pandang yang berbeda, sehingga memungkinkan menyingkap 

makna yang tidak terlihat secara langsung. 

Proses interpretasi metafora melibatkan pemahaman lebih dalam tentang 

makna yang tersembunyi di balik kalimat. Konsekuensi dari hal ini ialah tafsiran 

                                                           
22 Syakieb Sungkar, “Metafora Paul Ricoeur,” Journal Dekonstruksi 10, no. 03 (July 2, 2024): 77–
83. 



 

29 
 

yang muncul tidak tunggal atau jelas, melainkan ditafsirkan secara beragam sesuai 

dengan pengalaman perspektif penafsir. 

Dilihat dari gaya bahasa metafora, memunculkan kesan yang luwes, tidak 

kaku karena ia merupakan alat linguistik yang kreatif dan fleksibel. Terdapat prinsip 

umum yang dapat membantu dalam memahami atau menciptakan metafora dengan 

baik: Pertama, Metafora harus memiliki kesesuaian dengan konteks dan tujuan 

penggunaannya.  Gaya bahasa yang dipilih musti dapat memperkaya makna dan 

menggambarkan konsep yang ingin disampaikan. Kedua, metafora mencerminkan 

kreativitas pemakainya. Hal ini menciptakan gambaran atau perbandingan yang 

tidak langsung sehingga dapat memperkuat efek estetiknya. Ketiga, konsistensi 

dalam menciptakan kesan kesatuan dan kejelasan makna yang ingin disampaikan. 

Lebih jauh lagi, Syakieb menuliskan struktur metafora sekurang-kurangnya 

ada lima, antara lain: 

1. Perbandingan: metafora melibatkan perbandingan antara dua hal yang 

berbeda, dimana yang satu digunakan sebagai pengganti untuk 

menggambarkan yang lain. 

2. Elemen Literal dan Figuratif: struktur metafora menggabungkan makna 

sebenarnya atau harfiah (literal) dan makna kiasan atau metaforis 

(figuratif). 

3. Imajinasi dan Kreativitas: penggunaan metafora melibatkan imajinasi 

dan kreativitas dalam memilih kosakata atau frasa yang tepat untuk 

menyampaikan pesan. 



 

30 
 

4. Konteks dan Makna Tambahan: metafora dapat memiliki makna 

tambahan yang melampaui makna literal dari bahasa, dan 

interpretasinya seringkali bergantung penuh pada pengalaman individu. 

5. Pengaruh Estetika dan Retorika: struktur metafora juga 

mempertimbangkan pengaruh estetika dan retorika dalam penggunaan 

bahasa. Kiasan yang indah dan kuat dapat meningkatkan daya tarik dan 

persuasif suatu pesan atau cerita. 

Sedangkan Widia menuliskan bahwa pernyataan yang bersifat metaforis 

berbeda sama sekali dengan pernyataan literal.23 Pernyataan literal bersifat tegas, 

sementara pernyataan metaforis mengatakan sesuatu yang lain. Pernyataan literal 

berarti memastikan sesuatu yang sama, sedangkan metaforis menyatakan sesuatu 

yang mirip dengan yang lain. Kunci untuk memahami yang literal dengan yang 

metaforis adalah imajinasi produktif. Imajinasi produktif senantiasa membuat 

sintesa perbedaan sesuai dengan aturan-aturan tertentu. Hal ini mensyaratkan 

kemampuan individu dengan tindak pemahaman sintetik untuk melihat kemiripan-

kemiripan dalam perbedaan. 

Wesley mencatat terdapat tiga poin utama dalam teori metafora Paul 

Ricoeur.24 Pertama, pemahamannya tentang metafora sebagai suatu peristiwa antara 

tatanan bahasa di satu sisi dan situasi yang selalu berubah di sisi lainnya. Hal ini 

mengindikasikan untuk mengkombinasi kehadiran makna literal yang apa adanya 

                                                           
23  Widia, Fithri, “Kekhasan Hermeneutika Paul Ricoeur” TAJDID: Jurnal Ilmu Keislaman dan 
Ushuluddin 17, no. 2 (April 22, 2019): 187–211. 
24 Kort, A Wesley, “Paul Ricoeur and The Hermeneutics of Metaphor” johns Hopkins University 
Press, 1979. 



 

31 
 

dan juga tafsir kiasan. Kedua, fokusnya pada kalimat, bukan kata, sebagai elemen 

yang paling penting dalam inovasi makna yang terkandung dalam metafora. 

Menitikberatkan pada kalimat tertentu pada dasarnya juga membutuhkan refleksi 

mendalam terhadap kosakata metaforis yang kemudian diseret ke dalam kalimat 

utuh. Ketiga, kemampuan bahasa untuk menggambarkan dunia manusia yang baru. 

Dunia yang diimplisitkan dalam metafora perlu diungkap sehingga memunculkan 

pesan yang representasional. 

  


