BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Dalam seni pertunjukan wayang, Sul/uk menjadi salah satu hal yang tidak
mungkin dilewatkan. Sulukan wayang sendiri dapat diartikan sebagai salah satu
hasil karya yang berwujud puisi terutama puisi tembang, suatu hasil karya sastra
besar dan mengandung nilai universalitas,! berupa pandangan hidup sebagai modal

untuk menjalani kehidupan orang Jawa.

Sulukan wayang merupakan sastra lisan, sang dalang menyanyikannya
tanpa harus membaca teks. Oleh karena itu, sangat mungkin lirik suluk mengalami
perubahan-perubahan vokal, nada, hingga irama. Hal ini juga bergantung dengan
iringan gamelan yang mengiringinya. Dengan kata lain, tidak ada aturan pakem

dalam peragaannya.

Salah satu suluk yang dinyanyikan oleh dalang ialah Kayune Purwo Sejati
atau juga disebut pathét sanga wantah. Hadiprayitno menegaskan bahwa suluk ini
masuk dalam jenis Sulukan Lagon yang biasanya digunakan pada suasana pokok
dan resmi, misalnya adegan di dalam istana, taman, maupun adegan lain yang

diperlukan.?

! Suwardi Endraswara. “Tafsir Sastra Secara Transdisipliner Perspektif Botani Sastra”, Sastra,
bahasa dan Budaya, Prosiding Nasional, 2019.

2 Hadiprayitno, Kasidi, Filsafat Keindahan Suluk Wayang Kulit Purwa Gaya Yogyakarta,
(Yogyakarta: Bagaskara, 2015), hal 30.

15



Adapun lirik dari Suluk Kayune Purwo Sejati sebagaimana berikut:

Kayune purwa sejati

Pangird jagat godhong kinaryd rumembe
Apradapa kekuwung

Kembang lintang saldga langit

Woh suryd lan tengsu

Kasirat bun lan udan

Puncak akdsda bumi bengkah pratiwi

Oyodeé bayu bdjrd.®

Kidung Darmawedha stanza ke-3:
Ana kayu apurwa sawiji | wit buwana epang kéblat papat | agedhong méga
tumembe | apradapa kukuwung | kembang lintang sagara langit | sami
andaru kilat | woh surya lan téngsu | asirat bun lawan udan | apupuncak akasa

bungkah pratiwi | Oyodé bayu bajra.*

Lirik tersebut tergolong tembang macapat Dhandhanggula dalam kidung
Dharmawedha kitab primbon Atassadhur Adammakna edisi ke-10 terbit bulan
Maret 2008. Namun terdapat beberapa perbedaan lingual dalam liriknya. Jika

dilihat struktur metrum Jawa, suluk Kayune Purwo Sejati tidak ditemukan

3Maspatikraja, “Pathet Sanga Wantah Sebuah Kupasan Suluk" dalam
www.Maspatikrajadewaku.Wordpress.Com, diakses pada 20 Mei 2025.

4 Noeradya, Siti Woeryan Soemodiyah, Kitab Primbon Atassadhur Adammakna (Yogyakarta: CV.
Buana Raya, 2008) hal 96.

16



padanannya pada struktur tembang macapat, akan tetapi ditemukan kemiripan
substansial dengan Kidung Darmawedha dalam primbon Atassadhur Adammakna.

Dalam pementasan wayang, suluk tersebut dilantunkan bebarengan dengan
penancapan gunungan. Gunungan sendiri dipahami sebagai simbol dunia dengan
segala isinya yang penuh kehidupan didalamnya. Dibarengi dengan suara dari sang
dalang, disaat yang bersamaan juga diiringi gamelan, seolah suluk tersebut
mengajarkan sesuatu pada manusia. Dilihat dari aspek simbolisme itu, Saya
memiliki hipotesis bahwa suluk tersebut memiliki nilai keterkaitannya dengan
ajaran Memayu Hayuning Bawana, semacam anjuran untuk senantiasa menjaga

kelestarian alam.

B. Pertanyaan Riset

1. Bagaimana kandungan makna di dalam kidung Darmawedha?
2. Bagaimana kidung Darmawedha menggambarkan ajaran Memayu

Hayuning Bawana?

C. Tujan Penelitian

1. Untuk mengetahui bagaimana kandungan makna dalam Fkidung
Darmawedha
2. Untuk mengetahui sejauh apa makna kidung tersebut dalam kaitannya

dengan pandangan Memayu Hayuning Bawana.

D. Riset Terdahulu

Di Jawa, bahasa diposisikan secara heterofungsional, alias keragaman aspek

kegunaannya. Keragaman fungsi ini dengan sendirinya menolak pandangan yang

17



homogen, misalnya hanya digunakan sebagai alat komunikasi. Bahasa dipandang
lebih dari sekedar alat pertukaran informasi dan komunikasi. Keragaman tersebut
dilihat dari aspek intrinsik bahasa itu sendiri, misalnya bahasa ritual yang
mengandung unsur magis didalamnya, hingga sebagai sarana penyebaran agama

islam yang dilakukan oleh para wali.

Unsur yang pertama, yakni bahasa ritual yang mengandung aspek magis
dicatat dengan apik oleh Tambiah dalam karya antropologinya.® Baginya, kata-kata
dalam bahasa memiliki kekuatan magis yang memiliki kapasitas untuk bertindak
atas dunia dan menjembatani antara manusia dan kekuatan supranatural. Bahasa
ritual tersebut termanifestasi dalam mantra-mantra. Berbagai mantra tidaklah acak,
ia mengikuti logika yang terstruktur, seringkali mengacu pada mitos leluhur,
mengatur tindakan ritual dan menggunakan gambaran metaforis. Kekuatan mantra
dikaitkan dengan kemanjuran, tetapi juga bergantung pada siapa, kapan, dan
bagaimana mengucapkannya. Walau penelitiannya berada di suku Trobriand, hal ini
merupakan fenomena luas yang berakar pada kekuatas simbolis bahasa, termasuk

tradisi kebahasaan di Jawa.

Senada dengan Tambiah, Izutsu dalam karyanya juga menyoroti konsep
magis yang berkaitan dengan bahasa.® Ia menyelidiki gagasan bahwa bahasa itu
sendiri memiliki kualitas magis yang hakiki, yang berakar pada kemampuannya

untuk membangkitkan mental, membentuk realitas, dan mempengaruhi perilaku

5S. ). Tambiah, “The Magical Power of Words,” Man 3, no. 2 (June 1968): 175.
6 1zutsu, Toshihiko, Language and Magic: Studies in the Magical Function of Speech (Tokyd, Japan:
Keio University Press, 2011).

18



manusia. Yang menjadi inti dari tesisnya ialah aspek performatif bahasa: “to say
something is already to do something” (mengatakan sesuatu sama halnya
melakukan sesuatu). Bahasa bukan sekedar alat komunikasi, tetapi sebagai
kekuatan dahsyat supernatural yang mampu membentuk dunia. Kekuatan magis
tersebut terkandung didalam makna yang menggugah, dimana kata-kata tidak
hanya merujuk pada sesuatu tetapi juga membangkitkan respon emosional,

simbolis, atau transformatif dalam pikiran penutur maupun pendengar.

Keduanya, baik Tambiah maupun Izutsu sepakat bahwa bahasa sebagai
“nafas suci” yang mengakar di berbagai budaya. Dalam banyak tradisi kuno, ucapan
dikaitkan dengan kekuatan hidup, kehendak ilahi, hingga tatanan kosmik, yang
memperkuat gagasan bahwa berbahasa berarti melibatkan diri manusia dengan

dunia metafisik.

Selanjutnya, selain mengandung unsur-unsur magis bahasa juga sebagai
sarana penyebaran agama islam. Eko Suroso menyampaikan bahwa mantra menjadi
media vital dalam menanamkan nilai-nilai keislaman.” Misalnya, dalam Kidung
Rumekso ing Wengi (KRW) yang digagas oleh Sunan Kalijaga. KRW
mencerminkan mistisisme Jawa yang tersembunyi dalam simbol-simbol bahasanya.
Orientasi filosofis terhadap keblat papat lima pancer merupakan keyakinan yang
mendalam sekaligus mengundang refleksi akan hakikat eksistensi. Orientasi inilah

yang pada gilirannya mencapai status insan kamil atau “manusia sempurna”.

7 Eko Suroso et al., “Mystical Implicature of Javanese Mantras: From Lingual to Transcendental?,”
Theory and Practice in Language Studies 13, no. 9 (September 1, 2023): 2384-2391.

19



Simbol-simbol mistik yang terselip didalam bahasa tersebut membantu
merancang strategi efektif dalam penyebaran ajaran islam. Perlu diketahui bahwa
masyarakat pada saat itu mayoritas beragama Hindu-Budda, sehhingga pendekatan
halus melalui simbolisme bahasa dan dinamika budaya ternyata lebih diterima
masyarakat daripada pendekatan dengan kekerasan. Meski demikian, bahasa
tertulis pada masa itu dibilang belum cukup untuk menjelaskan atau menguraikan
alegori-alegori spesifik budaya tertentu, dikarenakan kompleksitas simbolisme

mantra itu sendiri.

Bahasa tulisan memang belum memadai dalam menjelaskan kompleksitas
simbolis mantra, akan tetapi Onok Yayang Pamungkas justru melihat KRW karya
Sunan Kalijaga mencerminkan transformasi budaya lisan ke dokumentasi tertulis.®
Pergeseran ini menggabungkan ajaran islam dengan budaya Jawa sambil tetap
mempertahankan otentisitasnya. Strategi tersebut berperan dalam menyampaikan
ajaran islam melalui bahasa mantra. Dengan begitu KRW bukan sekedar teks magis,
tetapi juga merupakan medium untuk mengakomodasi unsur-unsur islam ke dalam

budaya Jawa.

Lebih lanjut ia menjelaskan bahwa KRW juga memiliki nilai pendidikan
yang terkanding sebagai apresiasi terhadap budaya leluhur. Ini merupakan konsep
penting dalam upaya mengintegrasikan dan mewariskan ajaran lokal yang
diturunkan oleh nenek moyang. Nilai pendidikan dalam KRW mencerminkan suatu

dimensi aksiologis yang berorientasi pada entitas yang dianggap bernilai dan

8 Onok Pamungkas et al., “Exploring the Cultural Significance of Javanese Literature: A Study of
Mantras,” International Journal of Society, Culture and Language 12, no. 2 (September 2024).

20



penting. Pendidikan budaya, sebagai proses pembelajaran yang diperoleh dari
generasi sebelumnya, menjadi sarana untuk memahami dan menghargai warisan
leluhur. Dengan begitu, bahasa yang termuat dalam KRW mewakili pemahaman
dan apresiasi terhadap budaya leluhur dan dapat memperkaya makna warisan
tersebut untuk kebutuhan pengetahuan dan sosial baik di masa kini maupun masa

depan.

Bahasa khususnya mantra, tidak hanya mengandung unsur magis maupun
sebagai sarana penyebaran islam, melainkan juga berfungsi sebagai solusi
penyembuhan terhadap penyakit tertentu.’ Melalui struktur linguistik dan
simbolisme dalam mantra, nilai spiritual dan kearifan lokal dianggap dapat
memberikan solusi bagi masalah kesehatan secara menyeluruh. Dalam budaya
Jawa, kesehatan tidak hanya berkaitan dengan medis-biologis tetapi juga berkaitan

dengan keseimbangan spiritual, emosional dan hubungan dengan alam semesta.

Mantra mencerminkan prinsip tersebut. Penggunaan bahasa yang syarat
makna mistis, metafora kosmologis, serta tautan pada kekuatan alam, tokoh
mitologi, dan Tuhan sebagai sumber kesembuhan menjadikan mantra sebagai salah
satu pendekatan ilmu medis modern. Warisan leluhur Jawa ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi dalam mengatasi problem kesehatan. Oleh karenanya,
mantra Kidung tidak bisa dipandang sekedar warisan masa lalu, melainkan sebagai

sumber pengetahuan yang masih relevan untuk dikaji dan diterapkan dalam konteks

° Onok Yayang Pamungkas et al., “Healthy through Magic: Health Solutions in Mantra Kidung
Jawa,” Jurnal Javanologi 4, no. 2 (February 21, 2023): 877.

21



kehidupan modern guna meningkatkan kualitas kesehatan masyarakat secara

menyeluruh.

Bahasa memang tidak bisa dipandang secara homogen. Karena konsekuensi
dari pandangan tersebut menjadikan bahasa itu sempit dan kaku. Jika itu terjadi,
maka kekayaan intelektual sulit dibayangkan atau bahkan diabaikan sama sekali.
Tentu cara pandang yang demikian menangguhkan mantra yang sudah dibahas
diatas, mulai dari aspek magis, sarana penyebaran islam, hingga sarana kesehatan
tradisional. Padahal dalam pandangan orang Jawa bahasa syarat akan makna

filosofis dan simbol-simbol alegoris.

Tema-tema filosofis yang kaya akan simbolisme bahasa itu misalnya
tertuang dalam pertunjukan seni wayang kulit. Husna Hayati menuliskan wayang
merupakan bentuk sastra lisan yang hidup dan berkembang dalam konteks ritual
masyarakat Jawa.'® Naskah lakon tidak berfungsi sebagai teks bacaan, tetapi juga
sebagai pedoman moral dan spiritual yang dihayati. Dalam tradisi ini, bahasa atau
sastra tidak dipisahkan dari praktik keagamaan dan budaya, sehingga menjadi

bagian integral dari ritual kehidupan masyarakat.

Wayang kulit memiliki peran ganda: sebagai hiburan sekaligus sarana
pendidikan karakter dan pelestarian nilai-nilai budaya. Bahasa yang digunakan baik
berupa Kawi, Jawa Kuno, maupun bahasa Indonesia membawa makna simbolis
yang mendalam dan memperkaya pengalaman penonton secara spiritual serta

intelektual. Melalui peran inilah wayang kulit menjadi media yang menjaga

10 Hayati, Husna. “Literature in Ritual: An Anthropological Study of Scripts and Performances in
Wayang Kulit” 2, no. 2 (2024).

22



hubungan antara masa lalu dan masa kini, antara manusia dengan alam, serta antara

manusia dengan Tuhan.

Perihal wayang kulit, dalang memainkan peran yang sangat sentral.
Zoetmulder menyoroti dalang bukan hanya menggerakkan wayang, tetapi juga
simbol Tuhan Yang Maha Kuasa.'! Hal ini sekaligus mewakili pandangan esoteris
(kebatinan) tersendiri, dimana tokoh wayang (misalnya, Pandhawa dan Kurawa)
tidak hanya merepresentasikan karakter cerita, tetapi melambangkan sifat-sifat
luhur dan nafsu manusia yang saling bertarung dalam perjalanan menuju

kesempurnaan jiwa.

Melalui simbolisme wayang ini manusia diajak untuk merenungkan makna
hidup, kematian, karma, serta hubungan antara yang fana dan abadi. Kehidupan
manusia digambarkan sebagai pertunjukan semesta yang telah ditentukan oleh sang
Dalang Agung, yaitu Tuhan. Itulah mengapa wayang menjadi filsafat kehidupan
yang tetap relevan sebagai pegangan moral, spiritual, dan budaya di tengah

dinamika zaman yang terus berubah.

Bahasa mantra yang memiliki dimensi magis didalamnya dapat
mempengaruhi keadaan dunia melalui kata-kata. Daya magis tersebut diaktivasi
oleh perapal mantra. Hal ini terkait erat dengan pengalaman mistik atau kebatinan

yang telalh dihayati oleh sebagian masyarakat Jawa.

Dari sekian banyak mantra kidung yang ada di Jawa, penelitian ini berfokus

pada salah satu mantra atau Kidung dalam kitab Atassadhur Adammakna, yakni

11p ). Zoetmulder, “The Wajang as a Philosophical Theme,” Indonesia 12 (October 1971): 85.

23



kidung Darmawedha. Jika ditelusuri lebih jauh, kidung Darmawedha menjadi salah
satu diantara dua belas kidung yang tertulis didalam kitab primbon Atassadhur

Adammakna.

Secara terminologi, primbon sendiri merupakan kitab yang berisikan
perhitungan hari baik, hari buruk, buku yang menghimpun berbagai pengetahuan
kejawaan, rumus ilmu gaib (rajah, mantra, doa, tafsir mimpi). Sedangkan secara
etimologi berasal dari kata /mbu yang berarti simpan. Terdapat imbuhan per- dan -

an, menjadi per-imbu-an atau primbon yang berarti sesuatu yang disimpan.!?

Sedangkan Atassadhur Adammakna merupakan kumpulan dari tulisan-
tulisan kuno yang nama pengarangnya tidak diketahui. Melamba mencatat tulisan
kuno tersebut berasal dari Kanjeng Pangeran Harya Cakraningrat, Raden Nabehi
Kartohasmoro, dan Raden Soemodidjojo. Puspitasari menuliskan kitab tersebut
berisi berbagai ilmu pengetahuan kepercayaan masyarakat Jawa, ilmu-ilmu gaib
yang berupa mantra dan doa yang merupakan ciptaan Sunan Kalijaga.'® Kemudian
Bambang mencatat pada masa Pengeran Harya Cakraningrat, kitab primbon

tersebut ditulis ulang dan dicetak oleh Ny. Siti Woeryan Soemodiyah Noeradya.

Penelitian ini menyoroti secara spesifik kidung Darmawedha. Merujuk pada
kamus Sansekerta-Indonesia dalam laman alangalangkumitir, ditemukan istilah

‘darma’, ‘dharma’ dan ‘wedha’. Kata ‘darma’ memiliki arti pengabdian,

12 widodo, Wahyu, "Mantra Kidung Jawa Kajian Repetisi Dan Fungsi” Tesis Universitas Sebelas
Maret Surakarta, 2012, hal 18.

13 Dhika Puspitasari, “Metafora Dalam Mantra Kidung Montrawedha,” EDUKASIA: Jurnal
Pendidikan dan Pembelajaran 4, no. 2 (December 30, 2023): 2.

14 Hariyanto, Bambang, “Makna Dalam Kitab Atassadur Adammakna Deskripsi Semantik”,
(Yogyakarta: Idea Press, 2023), hal 67.

24



perjuangan dan pengorbanan. Sedangkan ‘dharma’ sendiri diartikan sebagai bagus,
utama dan kebaikan. Kedua istilah tersebut mengisyaratkan nilai keluhuran.
Sedangkan kata ‘wedha’ berarti ajaran atau pedoman'®. Jika dirangkai menjadi
terminologi, Darmawedha adalah ajaran tentang perjuangan atas nilai keutamaan
hidup manusia.

Wahyu Widodo menegaskan bahwa kidung Darmawedha tergolong dalam
tembang macapat dhandhanggula. Lebih jauh lagi, ia menginterpretasikan tembang
tersebut menerangkan bahwa seluruh alam dan kandungan isinya berputar dan
digerakkan oleh sang penguasa tunggal (Allah) semua tunduk dan takluk dibawah
kekuasaannya. Siapapun yang mengamalkannya akan bebas dari malapetaka dan
kemalangan.!®

Sementara Huda menyoroti aspek nilai tasawuf, dalam kidung Artati yang
salah satu baitnya persis dengan apa yang ada dalam Darmawedha stanza ke-3, larik
tersebut bernuansa dzikir dan doa, selain itu juga menjadi jalan untuk menuju

kesempurnaan hidup.!’

E. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif. Penelitian kualitatif adalah
pendekatan yang digunakan dalam berbagai disiplin ilmu untuk memahami
fenomena sosial, budaya, psikologis, atau pengalaman manusia secara mendalam

dan holistik. Berbeda dengan penelitian kuantitatif yang berfokus pada pengukuran

15 “Https://Alangalangkumitir. Wordpress.Com/Kamus-Sansekerta-Indonesia/,” diakses pada 1

Juni 2025.

16 Widodo, Wahyu, Mantra Kidung Jawa, hal 24.

7 Huda, Sokhi "Model Pendidikan Tasawuf Walisanga Perspektif Teori Pendidikan”, Jurnal
Tsaqafah, Vol. 6 No. 2. Oktober 2010.

25



dan analisis data numerik, penelitian kualitatif lebih menekankan pada pemahaman
konsep, makna, dan pengalaman yang sulit diukur dengan angka. Melalui
pengumpulan data dalam bentuk narasi dan analisis data, metode ini bertujuan

untuk menggali dimensi makna yang kompleks.8

Selain itu, penelitian ini juga dilakukan dengan kajian pustaka (library
research). Studi pustaka dijalankan dengan cara mengkaji sumber tertulis seperti
dokumen, manuskrip, riset terdahulu, dan lain-lain. Kajian pustaka ini memuat
ulasan dan analisis terhadap berbagai literatur terkait yang telah dipublikasi
sebelumnya.'® Sumber tertulis ini dapat berupa sumber primer maupun sekunder.
Dalam hal penelitian ini yang menjadi sumber primer adalah kitab primbon
Atassadhur Adammakna edisi ke-10 terbit pada Maret 2008, dan secara spesifik
langsung menyoroti kidung Darmawedha stanza ke-3.2° Sedangkan sumber
sekunder ialah karya-karya akademik terdahulu yang mengulas tentang kitab

primbon tersebut.

Secara teknis, untuk memberi tafsir secara literal, peneliti dibantu dengan
kamus bahasa Jawa-Indonesia yang tersedia dalam website maupun karya terdahulu
yang sudah menyediakan makna harfiahnya. Selain meninjau makna literal dari
liriknya, peneliti juga menyoroti tujuan penulisan kitab primbon tersebut yang

terdapat dalam sampul depan (cover) untuk mengetahui garis besar ditulisnya

18 Rijal Fadli, Muhammad “Memahami desain metode penelitian kualitatif” Journal Humanika,
Vol. 21, No. 1, 2021.

1% Nanang Faisol Hadi and Nur Kholik Afandi, “Literature Review is A Part of Research,” Sultra
Educational Journal 1, no. 3 (December 19, 2021): 64-71.

20 Noeradya, Siti Woeryan Soemodiyah, Kitab Primbon Atassadhur Adammakna (Yogyakarta: CV.
Buana Raya, 2008).

26



primbon Atassadhur Adammakna. Tidak lupa juga menghadirkan penjelasan
kidung Darmawedha (wedharing kidungan) yang ditulis oleh penghimpun primbon
yang terdapat pada bagian bawah kidung Darmawedha. Bagi peneliti, tiga aspek
tersebut yakni makna literal, tujuan di sampul depan, dan wedharing kidungan
sangat penting untuk dihadirkan guna menopang analisis makna yang terdapat

dalam kidung Darmawedha.

Selanjutnya, makna tersebut akan dianalisis menggunakan teori metafora
Paul Ricouer dalam bukunya berjudul “The Rule of Metaphor: Multi-disciplinary
Studies of the Creation of Meaning in Language”.?* Paul Ricoeur (27 Februari
1913-20 Mei 2005) adalah seorang filsuf Prancis yang terkenal dengan teori
hermeneutika fenomenologi-eksistensialnya. Meski dikenal sebagai tokoh
hermeneutika pada era post-strukturalisme, teorinya tentang metafora juga menjadi
bagian dari gagasannya yang cemerlang. Peneliti memilih teori metafora

dikarenakan teks Jawa yang dikaji syarat akan bahasa yang metaforis.

Teori metafora Paul Ricoeur yang terabadikan dalam buku diatas menjadi
sumber primer dalam posisinya sebagai kacamata teori. Buku ini merupakan karya
penting yang membahas peran metafora dalam pembentukan makna dalam bahasa.
Ditambah beberapa tokoh yang mengulas metafora Ricoeur menjadi rujukan

sekundernya.

21 Ricceur, Paul, The Rule of Metaphor: Multi-Disciplinary Studies of the Creation of Meaning in
Language, (London: Toronto University Press, 1977).

27



F. Landasan Teori

Syakieb Sungkar menuliskan bahwa Ricoeur mengembangkan metafora
sebagai jembatan penghubung antara bahasa dan pemahaman kita terhadap dunia,
serta pentingnya metafora dalam proses interpretasi dan pembentukan makna.??
Ricoeur mengundang kita untuk mempertimbangkan makna yang lebih tajam
tentang hubungan teks dan konteks. Serta menyoroti lebih kompleks proses

interpretasi yang memungkinkan terjadinya perbedaan makna antar individu.

Bagi Ricoeur, metafora bukan hanya sekedar perangkat linguistik maupun
substitusi dekoratif belaka, melainkan sebagai sarana yang memungkinkan kita
untuk memahami dunia dengan cara yang lebih dalam dan kompleks. Melalui
metafora, ia menekankan bahwa bahasa tidak hanya sebagai alat untuk
menyampaikan informasi secara literal, tetapi juga memiliki kemungkinan untuk
memunculkan makna-makna baru. Dengan demikian, metafora lebih dari sekedar
gaya bahasa, ia merupakan pintu masuk menuju pemahaman yang lebih mendalam
tentang realitas, pengalaman manusia, dan makna-makna yang terkandung
didalamnya. Dari sini bisa dipahami bahwa Ricoeur mengajak kita untuk melihat
sesuatu dari sudut pandang yang berbeda, sehingga memungkinkan menyingkap

makna yang tidak terlihat secara langsung.

Proses interpretasi metafora melibatkan pemahaman lebih dalam tentang

makna yang tersembunyi di balik kalimat. Konsekuensi dari hal ini ialah tafsiran

22 Syakieb Sungkar, “Metafora Paul Ricoeur,” Journal Dekonstruksi 10, no. 03 (July 2, 2024): 77—
83.

28



yang muncul tidak tunggal atau jelas, melainkan ditafsirkan secara beragam sesuai

dengan pengalaman perspektif penafsir.

Dilihat dari gaya bahasa metafora, memunculkan kesan yang luwes, tidak
kaku karena ia merupakan alat linguistik yang kreatif dan fleksibel. Terdapat prinsip
umum yang dapat membantu dalam memahami atau menciptakan metafora dengan
baik: Pertama, Metafora harus memiliki kesesuaian dengan konteks dan tujuan
penggunaannya. Gaya bahasa yang dipilih musti dapat memperkaya makna dan
menggambarkan konsep yang ingin disampaikan. Kedua, metafora mencerminkan
kreativitas pemakainya. Hal ini menciptakan gambaran atau perbandingan yang
tidak langsung sehingga dapat memperkuat efek estetiknya. Ketiga, konsistensi

dalam menciptakan kesan kesatuan dan kejelasan makna yang ingin disampaikan.

Lebih jauh lagi, Syakieb menuliskan struktur metafora sekurang-kurangnya

ada lima, antara lain:

1. Perbandingan: metafora melibatkan perbandingan antara dua hal yang
berbeda, dimana yang satu digunakan sebagai pengganti untuk
menggambarkan yang lain.

2. Elemen Literal dan Figuratif: struktur metafora menggabungkan makna
sebenarnya atau harfiah (literal) dan makna kiasan atau metaforis
(figuratif).

3. Imajinasi dan Kreativitas: penggunaan metafora melibatkan imajinasi
dan kreativitas dalam memilih kosakata atau frasa yang tepat untuk

menyampaikan pesan.

29



4. Konteks dan Makna Tambahan: metafora dapat memiliki makna
tambahan yang melampaui makna literal dari bahasa, dan
interpretasinya seringkali bergantung penuh pada pengalaman individu.

5. Pengaruh  Estetika dan Retorika: struktur metafora juga
mempertimbangkan pengaruh estetika dan retorika dalam penggunaan
bahasa. Kiasan yang indah dan kuat dapat meningkatkan daya tarik dan

persuasif suatu pesan atau cerita.

Sedangkan Widia menuliskan bahwa pernyataan yang bersifat metaforis

berbeda sama sekali dengan pernyataan literal.

Pernyataan literal bersifat tegas,
sementara pernyataan metaforis mengatakan sesuatu yang lain. Pernyataan literal
berarti memastikan sesuatu yang sama, sedangkan metaforis menyatakan sesuatu
yang mirip dengan yang lain. Kunci untuk memahami yang literal dengan yang
metaforis adalah imajinasi produktif. Imajinasi produktif senantiasa membuat
sintesa perbedaan sesuai dengan aturan-aturan tertentu. Hal ini mensyaratkan

kemampuan individu dengan tindak pemahaman sintetik untuk melihat kemiripan-

kemiripan dalam perbedaan.

Wesley mencatat terdapat tiga poin utama dalam teori metafora Paul
Ricoeur.?* Pertama, pemahamannya tentang metafora sebagai suatu peristiwa antara
tatanan bahasa di satu sisi dan situasi yang selalu berubah di sisi lainnya. Hal ini

mengindikasikan untuk mengkombinasi kehadiran makna literal yang apa adanya

23 Widia, Fithri, “Kekhasan Hermeneutika Paul Ricoeur” TAJDID: Jurnal Ilmu Keislaman dan
Ushuluddin 17, no. 2 (April 22, 2019): 187-211.

24 Kort, A Wesley, “Paul Ricoeur and The Hermeneutics of Metaphor” johns Hopkins University
Press, 1979.

30



dan juga tafsir kiasan. Kedua, fokusnya pada kalimat, bukan kata, sebagai elemen
yang paling penting dalam inovasi makna yang terkandung dalam metafora.
Menitikberatkan pada kalimat tertentu pada dasarnya juga membutuhkan refleksi
mendalam terhadap kosakata metaforis yang kemudian diseret ke dalam kalimat
utuh. Ketiga, kemampuan bahasa untuk menggambarkan dunia manusia yang baru.
Dunia yang diimplisitkan dalam metafora perlu diungkap sehingga memunculkan

pesan yang representasional.

31



